Genealogiadela
dignidad

Una exposicion en tres
conceptos

Tirso Medellin Barquin Cuadernos del
CEH NGtm. 19



Genealogia de la dignidad

Una exposicion en tres

Conceptos



Genealogia de la dignidad

Una exposicion en tres conceptos

Tirso Medellin Barquin
Serie: Cuadernos del Centro de Estudios Humanisticos
Num. 19



UNIVERSIDAD AUTONOMA DE NUEVO LEON

Santos Guzman Lopez
Rector

Mario Alberto Garza Castillo
Secretario General

José Javier Villarreal Alvarez-Tostado
Secretario de Extension'y Cultura

César Morado Macias
Director de Humanidades e Historia

Beatriz Liliana de Ita Rubio
Coordinadora del Centro de Estudios Humanisticos

Medellin Barquin, Tirso (Autor)

Genealogia de la dignidad Una exposicion en tres conceptos / Tirso Medellin|
Barquin, (Autor).

Monterrey, N.L.: Centro de Estudios Humanisticos, UANL, 2025.

175p. (Coleccion de Cuadernos del CEH Nam. 19)
dignidad, moral, ética, humanidad

©Universidad Autonoma de Nuevo Leon

ISBN: 978-607-27-2767-0
ISBN electronico: 978-607-27-2768-7

Centro de Estudios Humanisticos. Biblioteca Universitaria Ratl Rangel Frias, Av.
Alfonso Reyes No. 4000 Nte. Col. Regina, C.P. 64290, Monterrey, Nuevo Leon,
Meéxico. www.ceh.uanl. mx.

Este libro ha sido dictaminado por pares académicos.
Derechos reservados. Se permite la reproduccion parcial para fines académicos
citando la fuente.

Impreso en Monterrey, Nuevo Le6n, México.



INDICE

Prologo

Introducciéon

El sentimiento de la dignidad y la
formacion del concepto grecorromano

La fundamentacion teologico-metafisica
de la dignidad en el concepto cristiano

La evolucion de la dignidad en el
pensamiento moderno

El desarrollo del concepto ilustrado
de la dignidad en la ética kantiana

La condicion formal

del imperativo categorico

La condicion material

del imperativo categorico

La condicion de factibilidad

del imperativo categorico

Los contenidos del concepto kantiano

de la dignidad humana

33

59

73

81

87

o1

96



Las criticas al concepto ilustrado
de la dignidad 139

Conclusiones 157

Bibliografia 167



A mi madre, Evangelina Guadalupe Barquin Herrera






PROLOGO

EL LIBRO QUE EL LECTOR TIENE ENTRE SUS MANOS es ¢l resultado
de un trabajo de varios afios, originado con motivo de la
investigacion doctoral que realicé en la Facultad de Derecho
y Criminologia de la Universidad Autonoma de Nuevo Leon,
la cual se materializo en la tesis titulada La dignidad humana
en el Estado Constitucional: una propuesta teorica aplicada al caso
mexicano. El tema de la dignidad me fue sugerido por Rafael
Aguilera Portales, quien fungi6é como director de tesis. En ese
momento, desconocia las honduras de un tema con el cual
estaba poco familiarizado y no sospechaba lo lejos que me
llevaria su estudio.

Con el tiempo fui descubriendo la importancia de la
dignidad y las amplias posibilidades que me brindaba para
la indagacion en muchas otras cuestiones, tanto juridicas
como morales y éticas. A estas ultimas dediqué buena parte
de la investigacion, y acaso fueron las que mas trabajo me
costaron. Terminé presentando una teoria que podria
ubicarse en el rubro de la filosofia moral, en la cual hice una
distincion fuerte entre la moral y la ética que me resulté muy
util para interpretar el desarrollo historico de la dignidad.
En correlacion con esta distincion, propuse que, cuando se
habla de dignidad, en realidad suelen emplearse dos sentidos,
por lo cual, cuando se quiere ser precisos, cabria utilizar
las denominaciones de dignidad moral y dignidad ética. La
exposicion de esta teoria ha quedado suprimida en el presente
libro, a la espera de poder desarrollarla extensamente en una



publicacion posterior, asi como una segunda parte en la que
estan contenidas los temas juridicos.

No obstante, la base que dio lugar a ella, esto es, el
estudio genealogico de la dignidad, con la distincion de los
tres conceptos (el grecorromano, el cristiano y el ilustrado),
me parecio que por si mismo podia tomar la forma de un libro.
Para ello, hice una revision importante del texto, precisando
algunos aspectos, incluso corrigiendo algunos otros, aunque
el conjunto mantiene la misma estructura. Las conclusiones
de este trabajo, que no estan contenidas en la tesis, me
permitieron aclarar y sintetizar los resultados a los que habia
llegado sin extenderme en cuestiones adicionales que atin sigo
considerando valiosas, pero que convienen a un tratamiento
distinto al que da unidad al libro. Espero estas decisiones
resulten satisfactorias para el lector.

Quieroagradecer al Centro de Estudios Humanisticos de
la UANL y, en especial a Liliana de Ita Rubio, su coordinadora,
por el apoyo para publicar esta version de un trabajo que
consideré debia salir ala luz porlarelevancia del tema abordado.
Asimismo, agradezco a Rafael Aguilera por haberme sugerido
un tema que, como he dicho, no estaba en mi campo reflexivo
y que ahora me parece crucial para algunas de mis propuestas
teoricas. Por altimo, agradezco a los muchos amigos y amigas
que a lo largo de la investigacion me sugirieron lecturas y me
presentaron problematicas para abordar. Y a Carolina Olguin,
mi esposa, quien siempre me acompana, sea cual sea el proyecto.



INTRODUCCION

EL CONTENIDO SEMANTICO DEL TERMINO “DIGNIDAD” posee una
larga y peculiar evolucion desde la antigiiedad hasta nuestros
dias. Si bien, como veremos, su sentido primario nunca
desaparecio, si experiment6 giros radicales que condujeron
a usos aparentemente contradictorios o, cuando menos,
opuestos. La historia de dicho desarrollo tiene su asiento, como
todo fenomeno humano, en las condiciones sociales y culturales
de los pueblos. No obstante, en el desarrollo de esta nocion, la
filosofia tuvo un papel destacado. Por ello, en cualquier estudio
en el que se aborde el concepto de la dignidad, en especial, de
la dignidad humana, sea desde la perspectiva del derecho, de la
politica, o de la misma historia, resulta necesario considerar su
desarrollo en el ambito del pensamiento filosofico.

Por la razon anterior, se realizara una exposicion
historico-conceptual del desarrollo de la nocion de dignidad
haciendo hincapié en los contenidos filosoficos. Este desarrollo
permite comprender las peculiaridades de la evolucion de dicha
nocion, losdistintos sentidos que hatomado, laradical diferencia
de su uso y comprension en la Antigtiedad y en la Modernidad,
o el transito desde una mera dignidad sin adjetivos hacia una
dignidad que con propiedad es denominada “humana”.

La breve exposicion historico-filosofica esta orientada,
sin embargo, por el interés de una definicion conceptual. De
acuerdo con ello, se hace una distincion de tres conceptos de
la dignidad: el concepto pagano o grecorromano, el concepto
cristiano y el concepto ilustrado. Tales denominaciones solo



Genealogia de la dignidad

son contextuales y no estan relacionadas con el contenido
esencial de los conceptos. El primero de ellos corresponde
fundamentalmente al sentido propio de las culturas antiguas,
en especial, de la griega y la romana, aunque no es exclusivo de
ellas. Con el segundo concepto la dignidad comenz6 a tomar el
sentido de lo humano, pues en ¢l se plantea la igual dignidad
de toda persona humana. El tercero, por ultimo, aporta la
perspectiva abstracta, pero por ello universal, de la dignidad
al margen de fundamentaciones teologicas. Apenas hace falta
decir que en el mundo contemporaneo son estos dos tltimos
conceptos los que han determinado el modo de incorporar la
idea de dignidad humana en el ambito juridico y en el discurso
sobre los derechos fundamentales. No obstante, si bien es cierto
que se ha vuelto secundaria en los ordenamientos juridicos
occidentales, es importante no dejar a un lado la primera de
estas nociones, pues su consideracion permite comprender
y analizar particularidades relativas a la introduccion de la
dignidad en el derecho y otra serie de problematicas de tipo

historico y tedrico.



Tirso Medellin

EL SENTIMIENTO DELA DIGNIDAD Y LA FORMACION
DEL CONCEPTO GRECORROMANO

LA EVOLUCION DE LA NOCION DE DIGNIDAD presenta algunas
peculiaridades. Quizas la mas llamativa sea que en su origen
significaba algo diametralmente opuesto a lo que llego a
significar en la Modernidad. Hay que decir, sin embargo,
que tales contenidos no son excluyentes, lo cual es otra
peculiaridad. El contenido primario de la dignidad, antes de ser
adjetivada como dignidad humana, era distincion, diferencia,
merecimiento, honor. Esta claro que una persona digna, segtin
este sentido, no puede ser cualquiera. S6lo unos cuantos poseen
dignidad, aquellos que se distinguen, que tienen honor.

La dignidad emerge y tiene su asiento en la persona.
Esto no cambié ni siquiera durante la larga evolucion del
concepto de dignidad en el cristianismo, aunque la nocion de
persona también implico un significativo desarrollo durante la
Edad Media. En cualquier caso, la persona es el asiento natural
de la dignidad, y ello con independencia de cualquier definicion
conceptual de la primera. La dignidad emerge del sentimiento
de la persona singular y concreta, como conciencia del valor
propio. Antes que cualquier conciencia de la dignidad de los
demas, la persona toma conciencia de la suya a través del
sentimiento. Por tanto, esta dignidad originaria depende de los
actos de la persona, del modo en el que se muestra a través de
su apariencia, de sus acciones y de su discurso, tanto a si misma
como a los demas.



Genealogia de la dignidad

En la antigiiedad, las condiciones sociales y culturales
de los pueblos determinaron en gran medida el alcance de ese
sentimiento de dignidad. Asi, la estructura jerarquica de las
ciudades, la division del trabajo, las expediciones guerreras, la
forma de gobierno monarquica y, en algunos pueblos como los
de la Hélade o los italos, la aristocratica, la misma organizacion
economica y de los cultos religiosos, permitieron que el valor de
la dignidad se atribuyera a los individuos mas destacados del
grupo social. Losindividuos que en la época heroica desatacaban
por sus hazafias, entre los griegos, por ejemplo, eran respetados
por su dignidad.

La dignidad se vincula de este modo con el honor. Ser
digno es ser honorable, es hacer respetar el propio honor. En
principio, el honor, lo mismo que la dignidad, se conquistan.
Pero una vez conquistadas se deben conservar. Quizas, uno
de los mejores ejemplos de esta actitud, se encuentra en el
propio Julio César. Su ejemplo revela la importancia que los
romanos daban al valor de la dignidad, pero también indica
el sentido primario del concepto. Asi, Julio César, cuando
en la Guerra de las Galias enfrento el problema de cruzar el
Rin para combatir a los germanos, rehuso aceptar la ayuda
de los suevos y hacer cruzar al ejército romano mediante
balsas. ¢Cual fue la razon? En las propias palabras de Julio
César, el motivo era que cruzar el rio “en barcas ni le parecia
bien seguro ni conforme a su reputacion [dignitatis en el texto
latino] y a la del Pueblo Romano.” La solucion acorde a la

1 Julio César, La Guerra de las Galias, Barcelona, Ediciones Orbis,
1986, I11: 17.



Tirso Medellin

dignidad romana fue, en opinion de Julio César, construir
un puente de madera que en su momento fue ejemplo de la
avanzada ingenieria de la Republica.

Este ejemplo muestra con claridad que al menos entre
los romanos habia una clara conciencia de la dignidad como un
valor que orientaba la vida y las practicas cotidianas. Por otra
parte, se observa que, junto con la dignidad de la persona, se
tenia conciencia de la dignidad del grupo al que ella pertenecia.
Gorgias dira: “traicionando a Grecia, me traicionaba a mimismo,
a mis padres, a mis amigos, a la dignidad de mis antepasados,
a las creencias paternas, a sus tumbas, a la patria, a la mas
ilustre ciudad de la Hélade”> La dignidad no pertenecia, en
consecuencia, solo al individuo, sino al linaje, a la familia.
Hacer respetar la propia dignidad implicaba hacer respetar la
dignidad de los antepasados y de la comunidad. Tanto griegos
como romanos concebian la familia como una forma pequena
de sociedad. Es asi como el sentimiento de la dignidad, aunque
surge de la persona, atn mas, de los méritos de la persona
singular, carece de sentido sin la pertenencia a la comunidad.
Aristoteles insiste en que el hombre es un animal social. No
pertenecer a un grupo social implica carecer de dignidad, ser
una bestia o un dios;? no pudiendo ser un dios, al hombre no
le queda mas que ser un animal. La comunidad es, pues, un
segundo principio para satisfacer el sentimiento de la propia

2 La defensa de Palamedes, Fr. 94. Gorgias, Fragmentos y testimonios,
Buenos Aires, Aguilar, 1974. Cursivas agregadas.

3 Aristoteles, Politica, 1253a. Aristoteles, Politica, introduccion,
traduccién y notas de Manuela Garcia Valdés, Madrid, Gredos, 2004,

7



Genealogia de la dignidad

dignidad. Si dignidad es distincion, tiene que ser distincion
frente a algo o alguien.

Pertenecer a una comunidad debio de ser en la
antigiiedad una necesidad vital para toda persona. De aqui
que la dignidad tuviera un fuerte sentido comunitario, a
la par que tenia un fuerte sentido personal. De hecho, el
asiento de la dignidad en la progenie y en la comunidad fue
probablemente una de las razones por las que el valor de la
dignidad tuvo tanto arraigo en las culturas griega y romana.
Sin embargo, su arraigo en las tradiciones de la época heroica
fue convirtiéndose en una fuente de dificultades ante la
mirada de los sabios de las poleis griegas ya desde el siglo V
a.C. La instauracion de la democracia y la ampliacion de los
derechos de los ciudadanos en algunas ciudades griegas, la
debacle del imperio Macedonio y las numerosas dificultades
que finalmente enfrent6 la Republica romana, llevaron a un
largo y constante cuestionamiento de las jerarquias sobre las
que se asentaba la dignidad entre griegos y romanos.

Lo que en un principio habia tenido su fundamento
en la praxis de algunas personas que ascendian al estatus de
héroes, con el paso del tiempo terminaba cediendo a meras
apariencias garantizadas por la riqueza de las familias nobles.
Asi, la dignidad se convertia, en muchos casos, en mera
apariencia externa, sin virtud ni mérito que le dieran sustento.
La dignidad paso a ser, ademas, el nombramiento, el cargo.
De ello hay numerosas muestras en la literatura antigua y en
el Cuerpo de Derecho Civil Romano. Asi, por ejemplo, dice en las
Institutas: “Si el hijo de familia hubiere estado en la milicia 6 sido



Tirso Medellin

nombrado senador 6 consul, permanece bajo la potestad de su
padre: pues la milicia 6 la dignidad consular no libra al hijo de la
potestad del padre.™ Se observa como la nocion de dignidad
fue adquiriendo el sentido de investidura. Este sentido se ha
conservado en el castellano y en otras lenguas romances en los
términos “dignidades” y “dignatarios”.

Otro sentido asociado al anterior y que también
estaba presente en el derecho romano era el de dignidad como
categoria, pero con una acepcion mas abstracta que el de cargo
o nombramiento. Asi, dice en el Digesto: “Pero a todos los aqui
citados hemos dado una misma categoria y dignidad, sin que
a ninguno se haya concedido mayor autoridad que a otro” La
dignidad era, pues, el honor asociado a la categoria, aunque es
probable que por extension termind por significar el cargo o
simplemente el nivel jerarquico.

4 Instituta, Libro I, Titulo XII, §4, en Cuerpo de Derecho Civil Romano,
Primera parte, Instituta-Digesto, Madrid, Jaime Molinas Editor, 1889.
Cursivas afiadidas. Otros pasajes con un uso semejante: “Labeon no quiso
aceptar la dignidad, cuando por Augusto se le ofrecié el Consulado para que
sustituyera a otro’, Digesto, Libro 1, Titulo II, 2, §47; Libro I, Titulo IX, 12.
En el Cédigo se hacen numerosas referencias del mismo tipo: “dignidad de
maestre de los administradores”, “despojados de su dignidad de clérigos”, “a
los que ya una vez fueron distinguidos con la dignidad sacerdotal’, etc.

5 Digesto, Proemios, De la confirmacion del Digesto, §20, en Cuerpo
de Derecho Civil Romano, Primera parte, Instituta-Digesto, Madrid, Jaime
Molinas Editor, 1889. También, por ejemplo, “El hijo dado por un Senador
en adopcidn 4 aquél que es de inferior dignidad, es reputado como hijo de
Senador; porque no se pierde la dignidad senatorial por la adopcion del de
inferior dignidad, del mismo modo que no se deja de ser Consular”. Digesto,
Libro I, Titulo IX, 6, §1.



Genealogia de la dignidad

La consecuencia de lo anterior es que, en las condiciones
de vida del Imperio Romano, los lazos con las proezas de
los antiguos héroes, fuente de las arcaicas dignidades, se
distendieron a tal grado que la dignidad se degrado en mera
apariencia. Esta relacion con la apariencia la sefiala Ciceron
cuando aconseja cuidar “de la moderacion en todo lo que
pertenece a la dignidad y porte exterior de la persona”. Este
es un problema que era patente en Roma, pero que habia sido
ya planteado desde el esplendor de Atenas. La dignidad, al
centrarse en el ajuar y la indumentaria propios del rango, se
iba vaciando de su fundamento. Un ejemplo de las reservas con
que se consideraban las dignidades en el tiempo del Imperio
Romano se encuentra de nuevo en el Digesto, donde se hace la
siguiente advertencia: “Conviene que el magistrado investigue
ademas de las otras cosas también las costumbres de los que
hayan de ser nombrados, porque ni los bienes, ni la dignidad,
bastan para la confianza tanto como una buena eleccion, ¢ la
voluntad, y las buenas costumbres”.’

Pero esta reserva con que se toman las dignidades es
solo el aspecto mas superficial del problema de la dignidad.
Conviene recordar que, en laModernidad, Rousseau atribuyo
ala estima publica y la idea de consideracion, el origen de los

6 Cicerdn, Los oficios, Madrid, Espasa-Calpe, 1959, I: 39, p. 76. “Se ha
de adornar, pues, con la casa la dignidad de la persona, no se ha de buscar en
la casa toda la dignidad ni el duefio ha de ser honrado por la casa, antes a ella
ha de honrar su duefio” Los oficios, pp. 75-76.

7 Digesto, Libro XXVT: Titulo V, 21, §5, en Cuerpo de Derecho Civil
Romano, Tomo II, Digesto, Madrid, Jaime Molinas Editor, 1892.

10



Tirso Medellin

males en la sociedad.® Las personas, teniendo en gran estima
el juicio y la consideracion de los otros, se olvidan de si
mismas para entregarse a la satisfaccion de las expectativas
de los demas.

Un problema mas profundo es, en cambio, el que emerge
ya desde la época del esplendor de Atenas: primero, el de la
igualdad y la desigualdad entre los ciudadanos, y, después, el
de la igualdad y desigualdad entre los hombres en general. La
dignidad, como se dijo, fue, en estos primeros tiempos, fuente
de desigualdad, de distincion. De aqui que la actitud asociada
a la dignidad sea el respeto. En la mentalidad de los pueblos
antiguos, ajenos al valor cristiano de la bienaventuranza de los
pobres, el respeto lo merecian aquellos que se distinguian del
resto de los hombres. El pobre, el menesteroso, el barbaro, el
esclavo y la mujer no merecian igual respeto que el noble, el
rico, el ciudadano y el varon.

Platony Aristoteles,ambos partidarios dela aristocracia,
son el mejor registro del alcance de la reflexion filosofica en
torno a la mentalidad y los valores conservadores del pueblo
ateniense. La raiz de aquellos valores era la concepcion de la
unidad primaria de la comunidad y la subordinacion de sus
integrantes al bienestar del grupo al que pertenecian. Para el
griego, el individuo es secundario respecto a la comunidad, el
todo es superior alas partes. Y asi, tanto Platon como Aristoteles

8 “Cada cual comienza a contemplar los otros y a querer ser
contemplado él mismo, con lo que la estima publica tiene un precio... Este
fue el primer paso hacia la desigualdad y, al mismo tiempo, hacia el vicio.”
Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre el origen y los fundamentos de la
desigualdad entre los hombres y otros escritos, Madrid, Tecnos, 2001, p. 169.

11



Genealogia de la dignidad

coinciden en sefialar que el ciudadano no se pertenece a si
mismo, sino a la comunidad. Esto parece extrano a los ojos de
los modernos, sin embargo, esta prioridad del grupo frente al
individuo es caracteristica de las sociedades antiguas, en las que
la supervivencia es prioritaria. En las Leyes, Platon hace decir
al Ateniense que describe el nuevo proyecto de ciudad: “Yo, en
mi caracter de legislador, dispongo que vosotros no os pertenecéis
a vosotros mismos, ni esta propiedad vuestra os pertenece, sino
a toda vuestra estirpe, la anterior y la que sera mas tarde, y el
linaje entero y la fortuna pertenece atin mas a la ciudad.™ Por su
parte, Aristoteles, seguramente teniendo en cuenta la idea de su
maestro, sefiala: “tampoco debe pensarse que ningtin ciudadano se
pertenece asimismo, sino todos a la ciudad, pues cada ciudadano es

9 Platon, Didlogos, Tomo IX, Leyes (Libros VII-XII), introduccién,
traduccién y notas por Francisco Lisi. Madrid, Gredos, 2008, 923a. Cursivas
agregadas. “El que cuida el universo -escribe Platon- tiene todas las cosas
ordenadas para la salvacion y virtud del conjunto... El devenir no se ha
producido por ti, sino ta por el universo. Pues si bien cualquier médico
o cualquier artesano experto hace todo por el todo, no cabe duda de que
confecciona la parte que tiende a lo que es mejor en general por el conjunto
y no el conjunto por la parte. Sin embargo, ni te indignas, porque desconoces
de qué manera lo que es mejor para ti conviene al todo y también a ti segtin la
caracteristica del devenir comun” Leyes, 903b-c. Fustel de Coulanges ilustra
esta misma idea: “Asi se explica el patriotismo de los antiguos sentimiento
enérgico era para ellos la virtud suprema, a la que se subordinaban todas
las demas. Cuanto para el hombre habia de mas caro se confundia con la
patria. En ella encontraba su bien, su seguridad, su derecho, su fe, su dios. Al
perderla, lo perdia todo. Era casi imposible que el interés privado estuviese
en desacuerdo con el interés publico. Platon dice: La patria nos engendra, nos
sustenta, nos educa. Y Séfocles: La patria nos conserva’. La ciudad antigua,
México, Porrua, 2000, p. 149.

12



Tirso Medellin

una parte de la ciudad, y el cuidado de cada parte esta orientado
naturalmente al cuidado del todo.™®

Hay que considerar, por otro lado, que Platon y
Aristoteles no se refieren a los esclavos -quienes por definicion
no se pertenecian a si mismos- sino a los hombres libres, a los
ciudadanos -quienes formaban parte de la ciudad con pleno
derecho y participaban en las decisiones y el gobierno. Para
los atenienses lo anterior no implicaria ninguna contradiccion.
Como ha mostrado Hannah Arendt, en la Grecia antigua, la
libertad del ciudadano era la condicion para que se dedicara a
los asuntos publicos," de modo que solo éste tenia la obligacion
de tomar parte en la administracion y gobierno de los asuntos
que concernian al interés de toda la comunidad. Asi, pues, el
orden de la comunidad y el sacrificio individual por los asuntos
publicos no implicaba ninguna pérdida de la libertad, aun
si el ciudadano no se pertenecia a si mismo. Por el contrario,
el empleo de la libertad en los asuntos que concernian a la
comunidad era, como parece evidenciarlo Platon, la manera de
honrar la dignidad de los antepasados, de la familia, de la polis.

La concepcion organica de la comunidad en la que
las partes contribuyen al funcionamiento del todo -desde la
familia, al barrio y finalmente a la polis- era determinante en
la forma en que estas culturas entendian la dignidad. Cada

10 Politica, 1337a. En otro lugar dice Aristételes: “es evidente que
la ciudad es por naturaleza anterior y es anterior al individuo; porque si
cada uno por separado no se basta a si mismo, se encontrara de manera

semejante a las demas partes en relacion con el todo.” Politica, 1253a.

11 Hannah Arendt, La condicién humana, Madrid, Paidos, 2012,
pp. 51ss.

13



Genealogia de la dignidad

individuo, poseyendo ciertas cualidades particulares que lo
hacian diferente de los demas, tenia que cumplir una funcion
especifica. A partir de aquellas cualidades debidamente
formadas mediante la paideia se establecia un orden jerarquico
para el gobierno de la ciudad. Algo estaba claro para los
atenienses: las personas no poseen por naturaleza las mismas
capacidades y, por consiguiente, el orden de la ciudad debe

respetar tales diferencias. Platon escribe en consecuencia:

me doy cuenta, ahora que lo dices, de que cada uno no
tiene las mismas dotes naturales que los demas, sino
que es diferente en cuanto a su disposicion natural:
uno es apto para realizar una tarea, otro para otra |...]
Entonces, ¢serda mejor que uno solo ejercite muchos
oficios 0 que ejercite uno solo? -Que ejercite uno solo.
-Por consiguiente, se produciran mas cosas y mejor
y mas facilmente si cada uno trabaja en el momento
oportuno y acorde con sus aptitudes naturales, liberado
de las demas ocupaciones.®

De acuerdo con ello, la dignidad de cada ciudadano
varia segtin las capacidades y las funciones, no obstante, existe
un ambito en el que el otro es considerado como igual, y este
ambito es el del espacio publico donde todos los ciudadanos
son iguales segtin la isonomia, la ignaldad ante la ley, y la isegoria,
el igual derecho a usar la palabra en el agora. El criterio de la

12 Repuiblica, 370a. Platén, Didlogos, Tomo IV, Republica,
introduccién, traduccién y notas por Conrado Eggers Lan, Madrid,
Gredos, 2008.

14



Tirso Medellin

ciudadania era el primer principio por el que se distinguian las
dignidades en la esfera publica; el segundo era el cargo. De este
modo, los griegos, y en especial los atenienses, desarrollaron a
través de la democracia el criterio de un minimo de igualdad
haciaelinterior de lacomunidad, el cual diferia de la desigualdad
absoluta, entre el satrapa y el pueblo, entre el faraon y los
subditos, caracteristico de las monarquias orientales. Pero
tal criterio de igualdad no fue sino la aparicion de una brecha
que mas que resolver el problema de la justicia, lo incremento
gracias a una especie de conciencia que reflejaba la cara inversa,
es decir, una conciencia que al tener en la mira la igualdad no
veia sino la injusticia de la desigualdad existente. La historia
de tal conciencia es la de las luchas democraticas desde Solon
hasta Pericles, las sucesivas luchas intestinas tras la derrota
de Atenas en la Guerra del Peloponeso y la restauracion de la
democracia.

El fuerte arraigo en la comunidad y las constantes
amenazas que representaban el resto de los pueblos acentuaron
la conformacion de sociedades cerradas en las que los metecos
eran considerados con reservas. La situacion en la Hélade era
particular porque cada polis se sentia parte de una cultura mas
amplia, la de los helenos, aunque al mismo tiempo sostenia
relaciones conflictivas con las poleis de la region. En un pasaje de
la Repriblica, Platon mismo nos permite ver la importancia que
tenian estas cuestiones en el mundo griego:

-En primer lugar, en lo que concierne a la esclavitud,
{parece justo que los griegos esclavicen a Estados griegos,

15



Genealogia de la dignidad

0 no deberian permitirlo incluso a ningtin otro Estado, y
acostumbrarlos a respetar la raza griega, previniéndose
de ser esclavizados por los barbaros? -En todo sentido
importa que la respeten. -Por consiguiente, no adquiriran
ellos mismos esclavos griegos, y aconsejaran a los otros
griegos proceder asi.”

No obstante, si apenas llegaban a tener miramientos
para con los extranjeros que pertenecian a la misma raza,
mucho mas dificil era que los tuvieran para con los extranjeros
de otras razas y culturas. A estos tltimos se los denominaba
barbaroi. La relacion con el barbaro o extranjero fue diversa
segtn las distintas épocas, regiones y pueblos, pero al menos
hasta el siglo V a.C. existi6 entre los griegos un sentimiento
generalizado de xenofobia bastante marcado que se habia
acentuado con las guerras médicas.” El rechazo hacia el
barbaro determin6é también el sentimiento de dignidad en el
ciudadano de la polis. En todo caso, la igualdad o desigualdad
entre los barbaros y los helenos fue un tema que ocupo6 a los
filosofos y pensadores griegos y romanos, y la opinion sobre
tal cuestion cambio segtin cambiaba el contexto historico y
las circunstancias de cada pueblo.”

13 Republica, 469b-c.
14 Cfr. Jacob Burckhardt, Historia de la cultura griega, Volumen I,
Barcelona, Editorial Iberia, 1964, pp. 399ss.

15 Cfr. Platén, Politico, 262d. Platon, Didlogos, Tomo V, traduccion,
introduccién y notas por Ma. Isabel Santa Cruz, Alvaro Vallejo Campos,
Néstor Luis Cordero, Madrid, Gredos, 2008. Ya durante el helenismo,
Eratdstenes dice acerca de la errénea concepcion de los antiguos griegos:

16



Tirso Medellin

Pero en la idea de la dignidad que se formaron tanto
romanos como griegos, con toda seguridad fue mas decisiva la
institucion de la esclavitud que la nocion del barbaro. Por lo que
muestran las numerosas obras filosoficas, literarias e historicas,
el tema de la esclavitud fue sumamente relevante; es ademas
de gran importancia para comprender el sentido que tuvo la
dignidad en la antigiiedad porque en torno a la esclavitud se
muestra el mayor contraste frente al sentido que tomo6 dicha
nocion en la Modernidad. No hay, en efecto, nada mas contrario
a la dignidad humana que la practica de la esclavitud.

No se trata aqui de mostrar las causas sociales de
la esclavitud entre los griegos y romanos. En vez de ello,
se expondra de manera sucinta el modo en que Aristoteles
intentd fundamentar tal institucion, lo cual, ademas,
permitira sacar algunas conclusiones para el concepto
grecorromano de la dignidad.

La fundamentacion aristotélica de la esclavitud se
sustenta en la concepcion ya senalada de que el todo es mas
importante que las partesy de la diferencia en capacidades de los
seres humanos. Partiendo del hecho de que los seres humanos
son diferentes por sus capacidades naturales, Aristoteles
concluye que cada individuo debe realizar la excelencia de esas
capacidades y no de otras. Realizar tal excelencia es la virtud
que le corresponde a todo individuo, sea ciudadano o meteco,

“No tenfan razoén los que dividieron la casta humana en helenos y barbaros,
mucho mejor que se distinga segtin la bondad y maldad, porque hay muchos
helenos corrompidos y muchos barbaros dignos (aoteiot), como los indios y
los arianos, y los romanos y los cartagineses, con sus admirables instituciones
politicas” En Jacob Burckhardt, op. cit., p. 418.

17



Genealogia de la dignidad

libre o esclavo, hombre o mujer, adulto o nifio. De acuerdo
con ello, cada persona puede realizar en un cierto grado sus
capacidades y en ello consiste el fin de cada uno, pues de ese
desarrollo maximo de las cualidades naturales de cada individuo
depende la vida feliz. Pero, puesto que hay una diferencia
entre los individuos por naturaleza, también tendra que haber
una diferencia dentro de la sociedad. De ello se deriva, segiin
Aristoteles, una jerarquia social que esta estructurada segin
las capacidades naturales de las personas: los hombres mas
capaces son libres y, entre ellos, los mas virtuosos deben ser los
gobernantes; las mujeres son inferiores puesto que poseen en
menor grado la facultad deliberativa; los nifios s6lo la poseen
en potencia; el esclavo es, finalmente, inferior porque carece en
absoluto de tal facultad.'s

Ahora bien, los esclavos pueden serlo por naturaleza
o por convencion. Esclavo, dice Aristoteles, es “el que, siendo
hombre, no pertenece por naturaleza a si mismo, sino a otro,
ese es por naturaleza esclavo”.” En otras palabras, esclavo
por naturaleza es el que no puede gobernarse a si mismo.
En cambio, esclavo por convencion y accidente es el que
teniendo las capacidades para gobernarse a si mismo, el
destino lo ha llevado a vivir en condiciones de sometimiento.
Para Aristoteles solo los que son libres por naturaleza poseen
una dignidad esencial, aunque en relacion con la funcion
que cumplen en la sociedad ella sea inferior a la que les es
inherente. Por contraparte, los esclavos por naturaleza tienen

16 Aristoteles, Politica, 1260a.
17 Ibid., 1254a.

18



Tirso Medellin

una dignidad inferior que corresponde al lugar que ocupan
en la sociedad, aunque pudiera darse el caso de que por azar
ocuparan una posicion social no acorde a sus capacidades.
Es, pues, “necesario admitir -dice Aristoteles- que unos son
esclavos en todas partes y otros no lo son en ninguna”.’* De
acuerdo con ello, el que es esclavo por naturaleza, aun si por
convencion es libre, vivira como esclavo; mientras que el que
es libre por naturaleza, aun siendo esclavizado conservara algo
de su libertad, la cual podria calificarse de libertad interior.
Seglin estos criterios, es posible elaborar una matriz en la
que se sigue un orden jerarquico de la dignidad segtin que la
persona sea libre o esclava por naturaleza, libre o esclava por
convencion o accidente.

Por convencion

Libre Esclavo

Maxima dignidad (1) Dignidad parcial (2)

(accidental)

L

2
o |
3 Dignidad parcial (3) | Carencia de dignidad (4)
§ - (accidental)
: E
= )
SEl

Tabla de elaboracion propia.

Como se muestra en la tabla anterior, gozaria de
maxima dignidad aquel que fuera libre por naturaleza y por
convencion. No obstante, careciendo de esa buena fortuna

18 Ibid, 1255a.

19



Genealogia de la dignidad

-como Platon que circunstancialmente fue esclavizado-, una
persona puede gozar de libertad interior, aunque carezca de la
libertad propia del ciudadano, con lo cual su grado de dignidad
seria inferior. Por otro lado, el que es esclavo por naturaleza,
pero libre por accidente o convencion, gozaria de una dignidad
parcial, pues su estatus no corresponderia con sus capacidades.
Finalmente, quien fuera esclavo por naturaleza y esclavo por
convencion, careceria de toda dignidad o poseeria el minimo de
dignidad. En opinion de Aristoteles tanto la primera condicion
como la ultima son las mas adecuadas o justas: el que es libre
por naturaleza convencionalmente deberia ser libre; el que es
esclavo por naturaleza convencionalmente deberia ser esclavo.

Asi, Aristotelesnose deshizodelatradicional aceptacion
de la esclavitud de los griegos. Para él, habia seres humanos
que solo podian ser instrumentos para otros. De hecho, es
bien sabido que concebia al esclavo como una herramienta util
para el amo,” lo cual contradice de manera absoluta la famosa
definicion de la dignidad humana dada por Kant.

Hay que decir, sin embargo, que la ética aristotélica
abre en cierto modo el camino que en la politica se encuentra
cerrado. Aristoteles considera que la virtud es una actividad

19 Asi, por ejemplo, escribe: “las posesiones son un instrumento para
la vida y la propiedad es una multitud de instrumentos; también el esclavo es
una posesion animada, y todo subordinado es como un instrumento previo
a los otros instrumentos” Ibid., 1253b. “Cual es la naturaleza del esclavo
y cudl su facultad resulta claro de lo expuesto; el que, siendo hombre, no
se pertenece por naturaleza a si mismo, sino a otro, ese es por naturaleza
esclavo. Y es hombre de otro el que, siendo hombre, es una posesién. Y la
posesién es un instrumento activo y distinto.” Ibid., 1254a.

20



Tirso Medellin

y, por tanto, tiene que ser desarrollada mediante el esfuerzo.
Hay hombres “que llegan a ser buenos por naturaleza, otros por
habito, otros por la ensefianza”* Asi, el que no es virtuoso y
digno esencialmente puede alcanzar la virtud y la dignidad por
medio de la actividad.”* Cabe recordar que tanto Platon como
Aristoteles fueron partidarios del trato justo hacia los esclavos.”
Aristoteles creia incluso que el amo deberia prometerles la
libertad y liberarlos al morir. Sin embargo, también consideraba
que algunos requerian la ley y la coercion para gobernarse: “se
deben imponer castigos y correcciones a los desobedientes y de

20 Etica Nicomdquea, 1179b20. Aristoteles, Etica Nicomdquea, Etica
Eudemia, traduccion por Emilio Lledé, Madrid, Gredos, 2003.

21 “Ahora bien -escribe Aristoteles-, buenos y dignos llegan a ser los
hombres gracias a tres factores, y estos tres son la naturaleza, el habito y la
razén. Efectivamente, primero hay que ser hombre por naturaleza y no otro
animal cualquiera, y por tanto con cierta cualidad de cuerpo y alma. Pero
hay algunas cualidades que no sirve de nada poseerlas de nacimiento, pues
los habitos las hacen cambiar. Algunas cualidades, en efecto, por naturaleza
son susceptibles, a través de los hébitos, de inclinarse hacia lo peor y hacia lo
mejor. Los demas animales viven principalmente guiados por la naturaleza;
algunos, en pequefia medida, también por los habitos; pero el hombre es
ademas guiado por la razdn; él solo posee razén, de modo que es necesario
que estos tres factores se armonicen uno con el otro” Politica, 1332a-b.

22 “No se debe actuar con violencia hacia los esclavos, y, si es posible,
hay que cometer menos injusticias con ellos que con los iguales. Se puede
reconocer claramente al que verdaderamente y no de forma ficticia respeta la
justicia, porque odia realmente la injusticia hecha a aquellos hombres con los
que le es facil ser injusto. El que ha llegado a estar sin mancha de impiedad o
injusticia en sus habitos y acciones para con los esclavos, seria el mds capaz
de implantar una semilla de virtud” Leyes, 777d-e. Platon, Didlogos, Tomo
VIII, Leyes (Libros I-VI), introduccion, traduccién y notas por Francisco
Lisi, Madrid, Gredos, 2008.

21



Genealogia de la dignidad

inferior naturaleza; y [...| desterrar permanentemente a los que
son incurables” .

Como se observa, la dignidad sigue siendo aqui relativa
a las capacidades personales. Tanto los prejuicios como el afan
descriptivo le impidieron a Aristoteles concebir de otra manera
las diferencias que existen entre los seres humanos, y aunque
parte de una pretendida esencia, como el caracter racional
del ser humano, no deja de considerar, fiel a su realismo, que
hay condiciones accidentales que llevan a algunos a perder
injustamente su libertad y dignidad, y a otros a ser incapaces
de desarrollarlas. Aunque el ser humano es un animal racional,
no todo ser humano actta racionalmente. De aqui que afirmara,
como ya se dijo, que el que es incapaz de vivir en sociedad, o es
un ser superior, una divinidad, o es un animal, una bestia.

Por otro lado, ni Platon ni Aristoteles pudieron llegar
a concebir una dignidad humana porque justamente, cuando
piensan en dignidad no piensan en abstracto sino en concreto,
esto es, en la dignidad de esta o aquella persona, de este 0 aquel
tipo de persona, no la dignidad de un ser genérico, como el
hombre en general. Del mismo modo, una idea como la de la
libertad natural del ser humano les es completamente extrana,
pues no parten de la idea, sino del hecho concreto de que no
todos los seres humanos muestran igual capacidad para vivir
con libertad, lo cual s6lo puede ocurrir, segtin estos partidarios
de las sociedades cerradas, en comunidad. En sociedad, la
libertad implica autogobierno, pero el autogobierno se alcanza
a través de la paideia, es decir, de la educacion y la cultura.

23 Etica Nicomdquea, 1180a8.

22



Tirso Medellin

Es claro que esta vision de Platon y Aristoteles fue
la mas caracteristica entre las poleis griegas hasta antes del
helenismo. Una concepcion semejante imperd en la época
de la Republica romana. No obstante, ya desde el siglo V
a.C. algunos sofistas comenzaron a cuestionar tales ideas
hegemonicas. Durante el helenismo, y debido en gran parte a
la decadencia de las ciudades griegas, las escuelas filosoficas
del estoicismo, el cinismo y el epicureismo ampliaron aquellos
cuestionamientos y los radicalizaron en un contexto en el
que la sociedad cerrada y el patriotismo ya no significaban
en la Hélade lo que habian significado. Esta tradicion fue
recuperada por los filosofos romanos, en especial, por Ciceron
y por Séneca. Con ellos, el concepto grecorromano de la
dignidad llega a tener un acercamiento a la nocion de dignidad
humana que se desarroll6 posteriormente.

No obstante, en todos estos pensadores no llego a
desarrollarse un concepto diverso del que se ha ido explicando
hasta aqui. En esencia, la dignidad siguio significando lo
mismo hasta el fin del Imperio Romano de Occidente, y, de
hecho, tal idea de la dignidad la seguimos encontrando hasta
nuestros dias.

A pesar de lo anterior, es importante considerar
brevemente las criticas a la concepcion elitista y jerarquica del
ser humano sobre la que se fundaba el concepto grecorromano
de la dignidad. Como se senald en un principio, el contenido
fundamental de este concepto es la diferencia, el honor y la
jerarquia. En pocas palabras, dignidad supone desigualdad.
Pero, sobre todo, tras las primeras conquistas democraticas

23



Genealogia de la dignidad

en Atenas, tal desigualdad parece requerir de una mayor
justificacion que la mera evidencia empirica, pues los hechos de
la vida social pueden ser el mero producto de las convenciones
y, por consiguiente, pueden hacer pasar por justo lo que en
realidad es injusto.

Del primero que se conserva una critica al régimen
aristocratico ateniense es del sofista y orador del siglo V a.C.,
Antifonte. Para él, “(Los que son padres ilustres) los respetamos
y honramos; en cambio, a los que descienden de una casa
humilde ni los respetamos ni los honramos. En este aspecto
nos comportamos como barbaros los unos con los otros, puesto
que por nacimiento somos todos naturalmente iguales en todo,
tanto griegos como barbaros.™* Este planteamiento abre por
primera vez el camino al desarrollo de la igualdad universal de
los seres humanos y, por consiguiente, al aspecto equitativo del
concepto de dignidad. Para Antifonte no hay diferencia entre
barbaros y griegos, y los griegos, en todo caso, actian como
barbaros al hacer distinciones que no existen en la naturaleza.

Licrofron, un sofista del que se ignora todo sobre su vida,
pero del que se conservan algunos testimonios, fue igualmente
critico de la distincion entre nobles y plebeyos. Estobeo
cuenta que Licofron comparando la nobleza “con otros bienes,
dice: ‘oscuro es el valor de la nobleza; y, su dignidad, palabra
vacia’. Pues, en su opinion, el deseo de nobleza se engendra
por la fama que lleva consigo, pero, en realidad, en nada se

24 Antifonte, Oxyrh. Pap. XI, Col. IT (266-299 H.), en VV. AA., Sofistas:
Testimonios y fragmentos, introduccidn, traduccién y notas de Antonio
Melero Bellido, Madrid, Gredos, 1996.

24



Tirso Medellin

diferencian los que no son nobles de quienes lo son.”» Como
muchos otros sofistas, Licofron consideraba que la ley es una
mera convencion, de donde es posible que infiriera la injusticia
de las distinciones entre libres y esclavos caracteristica de las
sociedades antiguas. Sin embargo, de acuerdo con el fragmento
anteriormente citado, este sofista solo se limito6 a la critica del
concepto de dignidad existente en la Hélade, aunque con toda
seguridad no llegdo mucho mas alla.

Un aporte mas positivo que contribuyo a enriquecer el
concepto, se encuentra en el cosmopolitismo de los estoicos,
epicuareos y cinicos. Es en este periodo en el que la idea de la
igualdad de todos los seres humanos tiene mayor resonancia, al
menos en los ambitos cultos.

En especial el estoicismo tuvo una influencia decisiva en
la difusion de laidea del cosmopolitismo, influencia que ademas
alcanzaria al cristianismo y conformaria, como senala Truyol y
Serra, “el precedente inmediato de la teoria cristiana de la lex
aeterna y la lex naturalis” > Ya Zenon de Citio, el fundador de la
escuela estoica, planteo esta idea de la ciudadania universal
y de la igualdad de todos los seres humanos. De acuerdo con
este filosofo, “no debemos ser ciudadanos de Estados y pueblos
diferentes, separados todos por leyes particulares, sino que
hemos de considerar a todos los hombres como paisanos

25 Fr. 8. Estobeo, Flor., IV, 29, en Trasimaco, Licofrén y Jeniades,
Fragmentos y testimonios, Buenos Aires, Aguilar, 1975.

26 Antonio Truyol y Serra, Historia de la Filosofia del Derecho y del
Estado: 1. De los origenes a la baja Edad Media, Madrid, Alianza Universidad,
1982, p. 179.

25



Genealogia de la dignidad

y conciudadanos; que el modo de vida y el orden deben
considerarse uno solo, como corresponde a una multitud que
convive alimentada por una ley comun”” Si bien, Zenon no
hace referencia a la dignidad, esta idea de la igualdad de todos
los seres humanos es el germen que se desarrollo con los siglos
hasta llegar al concepto de la dignidad humana. Asociado a ello
esta también presente la idea del derecho natural, como una ley
que es comun a todos.

Entre los romanos, las ideas del estoicismo en torno a
la igualdad de los seres humanos tuvieron gran arraigo. Para
Ciceron, los seres humanos son iguales por la facultad racional
y por el lenguaje.® A partir de estas facultades, el hombre vive
en una sociedad natural que es universal, en la que todos los
seres humanos forman parte de una misma sociedad, sin
distincion de origen y nacionalidad.” Por ello, considera que los
extranjeros deben recibir un trato justo y digno, puesto que “es
una injusticia prohibir a los extranjeros la estancia en nuestras
ciudades y echarlos de ellas... Cosa es puesta en razon -continta
Ciceron- que no se permita vivir como ciudadanos al que no
lo es... pero el no permitir a los extrafos el uso y comercio de

27 Los estoicos antiguos, fr. 409. VV.AA. Los estoicos antiguos,
introduccién, traduccién y notas de Angel J. Cappelletti, Madrid, Gredos, 1996.

28 Cicerén menciona algunos principios fundamentales de la vida
sociable, entre los cuales “El primero es aquel que forma con tan estrecho
vinculo la sociedad universal del género humano, y consiste en la razén y el
habla que, ensefiando, aprendiendo, comunicando, disputando y juzgando,
concilia los hombres entre si y los une en una sociedad natural.” Los oficios,
I: 16, p. 44.

29 Cfr. Las leyes, 1. 61.

26



Tirso Medellin

nuestras ciudades es inhumanidad”.* Todos estos contenidos
minimos de una justicia igualitarista prefiguran la nocion de
una humanitas, palabra utilizada por ¢l con frecuencia.

Esta humanitas o comunidad humana, que es para
Ciceron la primera y mas natural entre las formas de sociedad
en el hombre, tiene también un derecho mas fundamental que es
el yareferido derecho natural. Lo peculiar en Roma, a diferencia
del iusnaturalismo de los griegos, es que éste se institucionaliza
parcialmente como derecho de gentes (extranjeros):

la sociedad comun... -escribe Ciceron- es el vinculo
universal que abraza a todos los hombres, el cual es
mas estrecho para con los de una misma nacion, y atn
mas para con los que viven en una misma ciudad. Y asi
quisieron nuestros antepasados que hubiese un derecho
de gentes y otro civil: éste no siempre es el mismo que
el de las gentes, pero el derecho de gentes siempre es lo
mismo que el civil.»

30 Los oficios, p. 135.
31 Antonio Truyol y Serra, op. cit., p. 191.
32 Losoficios,I1I:17,p. 142.Sobre el derecho natural: “Ahorabien, quienes

tienen en comun la razon, tienen también en comun la razén recta. Y puesto
que ella es la ley, también se nos ha de considerar a los hombres vinculados
con los dioses por la ley. Y lo que es mas, entre quienes hay comunidad de ley,
entre ellos hay comunidad de derecho. Pero, aquellos para los que estas cosas
son comunes han de ser considerados como de la misma ciudad. Y si obedecen
a las mismas autoridades y poderes, con mucha mas razén obedecen a esta
organizacion celestial y a la mente divina y al dios superior, de manera que por
ello este mundo en su totalidad ha de ser considerado una sola ciudad, comun
a los dioses y los hombres.” Las leyes, I: 23.

27



Genealogia de la dignidad

Este derecho es esencial para la conformacion de una
sociedad universal, pues, como dice Ciceron en otro pasaje,
aunque refiriéendose a la Republica romana, “¢qué es una
sociedad sino una sociedad de derecho?”* No obstante, como
ha senalado Antonio Pele, la dignidad que emerge de la cultura
de la humanitas en Ciceron y que reconoce hasta cierto punto
la igual dignidad de los seres humanos, no dejo de tener como
horizonte el desarrollo de las virtudes y la excelencia de los
individuos, las cuales, como se ha mostrado, eran desde los
griegos el asiento y el sentido del concepto grecorromano de la
dignidad. Por esta razon, la nocion ciceroniana de la dignidad
se queda en medio del camino entre el concepto grecorromanoy
el concepto cristiano de la dignidad. Ello no resta importancia,
sin embargo, a la aportacion de este filosofo ecléctico, pues,
como dice Pele, “esboz6 un valor inherente al ser humano en
condicion de vulneracion, como si la dignidad del ser humano
surgiera cuando estaba o podia ser vulnerada”.»

Mayor profundidad alcanzo la nocion de dignidad en
el estoicismo romano de Séneca, Epicteto y Marco Aurelio.
Con ellos, se reiteran las principales ideas estoicas sobre la
vida y la sociedad. Existen dos leyes, una natural y otra creada
por los hombres, pero en la vida del alma so6lo es aquella ley
primera a la que hay que seguir. “El fundador de los derechos
del hombre -escribe Séneca- solo nos diferencio por el linaje

33 Cicerén, La republica, Madrid, Alianza Editorial, 1970, p. 33.

34 Antonio Pele, Filosofia e historia en el fundamento de la dignidad
humana, Tesis doctoral, Getafe, Instituto de Derechos Humanos Bartolomé
de las Casas, 2006, pp. 364-365.

28



Tirso Medellin

y por la gloria del nombre mientras subsistimos: mas, cuando
hemos llegado al término de nuestra existencia moral, nos
dice: ‘Aléjate ambicion: apliquese una ley absolutamente igual
para todos los que pisan la tierra’.”* Séneca sostiene de esta
manera, y en concordancia con las escuelas helenisticas, que la
verdadera libertad y dignidad esta en el alma. Coincide también
con Aristoteles en que la esclavitud puede ser accidental, pero
de ello saca otras consecuencias. Si el cuerpo de un hombre
libre puede esclavizarse, nunca podra esclavizarse su alma.
Como consecuencia de esto altimo, rechaza que las personas
sean clasificadas segtin su funcion.* Séneca se da cuenta de
que la funcion que una persona ocupa en la sociedad pocas
veces esta determinada por sus capacidades naturales. Su
experiencia como maestro y asesor del emperador Neron le
permitio tener suficientes evidencias al respecto, en una época
en que las instituciones romanas y las antiguas clases sociales
se encontraban en decadencia.

35 Epistolas morales a Lucilio, Libro XIV, epist. 91. Séneca, Epistolas
morales a Lucilio, vol. II, traduccién y notas de Ismael Roca Melid, Madrid,
Gredos, 1989.

36 “;Entonces qué?, ;sentaré a todos los esclavos a mi mesa?’ Igual que
a todos los hombres libres. Te equivocas si piensas que a algunos los voy
a rechazar so pretexto de que se ocupan en oficios mas viles, por ejemplo,
el de mulatero y el de boyero. No los valoraré por sus funciones, sino por
sus costumbres. Es cada cual quien escoge sus costumbres, las funciones las
asigna el azar. Unos coman contigo porque son dignos, otros para que se
hagan dignos.” Epistolas morales a Lucilio, Libro V, epist. 47. Séneca, Epistolas
morales a Lucilio, vol. 1, traduccién y notas de Ismael Roca Melid, Madrid,
Gredos, 1989.

29



Genealogia de la dignidad

El giro decisivo en la filosofia de Séneca en torno a
nociones como las de igualdad, libertad y dignidad, es que
aquel valor supremo que era la comunidad comienza a ceder
paso hacia el valor de la persona por si misma. De aqui que
el estoicismo de Séneca llegue a ser una de las influencias
decisivas para los padres cristianos. El valor auténtico de
la persona, que no puede ser definido por el rol que juega
en la comunidad sino por el verdadero valor interior, esta

[433

resguardado en el alma. “Es un esclavo’ -escribe Séneca-.
Pero quiza con un alma libre.”” De este modo, la esclavitud
no busca ser abolida, pero se revela como una ficcion en la
medida en que la condicion de esclavo atribuida a una persona
no es necesaria, sino sujeta al azar y la fortuna. Séneca reitera,
pues, la igualdad de todos los seres humanos y un mundo que
es a todos comin. “Animate a pensar -le dice a Lucilio- que
éste a quien llamas tu esclavo ha nacido de la misma semilla
que ta, goza del mismo cielo, respira de la misma forma, vive y
muere como tu. Ta puedes verlo a ¢l libre como ¢l puede verte
a ti esclavo.™® Esta igualdad natural es la base para la charitas

que tendra profunda resonancia en el cristianismo.”

Por otra parte, la idea del cosmopolitismo comtn a
todos los filosofos estoicos contribuyé de manera decisiva para
que la dignidad dejara de considerarse como un valor dentro
de sociedades cerradas que en principio distinguian la dignidad

entre clases y, posteriormente, entre naciones. “Hay que vivir

37 Id.
38 Id.
39 Cfr. Antonio Pele, op. cit., p. 538.

30



Tirso Medellin

con esta persuasion -dice Séneca-: ‘No he nacido para un solo
rincon; mi patria es todo el mundo visible’™ La igualdad
de todos los seres humanos va a permitir que la dignidad
deje finalmente de ser considerada un valor que busca hacer
distincion entre individuos; ahora, la dignidad sera la de la
especie, una dignidad compartida por todo individuo que forme
parte de esa comunidad universal que es la humanidad.

Hay que decir, sin embargo, que estas ideas filosoficas,
como las de la ley y los derechos naturales, la igualdad y la
libertad de todos los hombres, la ciudadania universal, la
convencionalidad e injusticia de la esclavitud, no tuvieron
consecuencias concretas en la organizacion, las leyes y el
gobierno de las sociedades de la antigiiedad. Como sefiala
Ernst Bloch, “Todos estos autores que hasta ahora hemos
considerado, tomaban en serio lo que ensefaban. Pero apenas
si uno de ellos ha tomado en serio su doctrina cuando ésta iba

contra la tradicion™.*

Esta misma limitacion permite hacer la distincion
conceptual que se ha ido definiendo en su contenido filosofico
y desarrollo historico en el transcurso del presente capitulo.

40 Ibid., Libro III, epist. 28. Marco Aurelio dice también: “Mi ciudad y
mi patria, en tanto que Antonio, es Roma, y en tanto que hombre, el mundo,
por lo que en el interés de ambas ciudades, se cifran para mi los tnicos
bienes” Pensamientos, 44. Marco Aurelio, Pensamientos, prélogo, traduccion
y notas de Antonio Gémez Robledo, México, UNAM, 1992.

41 Ernst Bloch, Derecho natural y dignidad humana, Madrid,
Dykinson, 2011, p. 104. Una opinién semejante respecto a los sofistas

se encuentra en Werner Jaeger, Paideia: Los ideales de la cultura griega,
México, FCE, 2012, p. 299.

31



Genealogia de la dignidad

Los antiguos concibieron un cierto sentido de la dignidad al
que corresponde una definicion conceptual y que aqui se ha
denominado concepto grecorromano de la dignidad. De acuerdo con
éste, la dignidad es una distincion o una diferencia respecto a
otros seres humanos del mismo grupo o de grupos diversos,
con la cual se reconoce la superioridad de capacidad, mérito y
honor de una persona frente a otras. De esta superioridad se
sigue una organizacion jerarquica de la sociedad en funcion
de los méritos y las dignidades. Al menos en la antigiiedad, la
dignidad de la persona correspondia con la dignidad del grupo
al que pertenecia, pero esto cambi6 conforme las sociedades
se volvieron mas abiertas, el sentido de la individualidad
fue apareciendo en la cultura y se transito desde pequenas
comunidades hacia amplias sociedades relativamente masivas.
En todo caso, la dignidad en este sentido grecorromano, que es
el principio de cualquier nocion de dignidad, tiene su origen
en el sentimiento del valor propio, la exigencia de respeto y su
reverso, a saber, la indignacion ante el trato irrespetuoso. Esta
claro que el concepto grecorromano no es todavia el concepto de
la dignidad humana, sin embargo, en ¢l estan ya los contenidos
que fueron tomando nuevos sentidos hasta llegar al concepto
Moderno que se recoge en los ordenamientos juridicos desde
mediados del siglo XX.

32



Tirso Medellin

LA FUNDAMENTACION TEOLOGICO-METAFISICA
DE LA DIGNIDAD EN EL CONCEPTO CRISTIANO

UN NUEVO CONCEPTO DE LA DIGNIDAD fue conformandose a partir
de las bases asentadas por el estoicismo y su incorporacion en el
cristianismo. Enlaformaciondeeste concepto,las caracteristicas
esenciales de la nocion grecorromana permanecen, aungue
toman nuevos sentidos. Por esta razon se puede hablar de un
concepto distinto del precedente, como se intentara mostrar en
el presente capitulo.

El concepto cristiano conserva el contenido esencial
de la dignidad con su sentido de jerarquia, distincion, honor,
superioridad. De hecho, dentro del ambito de la Iglesia Catolica,
dignidad significa el cargo eclesiastico, del mismo modo que la
dignidad lleg6 a ser el cargo publico en el Estado civil. Tanto
uno como otro sentido se encuentran en el Cuerpo de Derecho Civil
Romano de Justiniano. El hecho de que tal sentido del término
dignidad se siga conservando hasta la actualidad, es indicador
de que bien pronto adquirio carta de naturalidad en la lengua
y el pensamiento de los pueblos europeos. Sin embargo, en la
medida en que adquirio un sentido tan preciso, como es el del
cargo publico o eclesiastico, en esa misma medida se anquiloso
y dejo de evolucionar.

Otros sentidos del concepto de dignidad, en cambio,
continuaron recibiendo nuevas interpretaciones y contenidos,
sobre todo a la luz de la filosofia cristiana. Asi, ante la
transformacion de las condiciones sociales y las formas de
organizacion productiva y politica tras la caida del Imperio

33



Genealogia de la dignidad

romano de Occidente, la dignidad comenzo6 a ser pensada
desde nuevas perspectivas. Un cambio decisivo consistio
en que “El poder mismo -como escribe Bloch- se habia
modificado profundamente, no estaba ya organizado sobre
la base de la ciudad, sino que descansaba en el agro y en el
feudo”.*> Esto permitio que la organizacion politica sobre la
que descansaba la ciudad antigua finalmente desapareciera. El
régimen monarquico feudal respaldado por la Iglesia catdlica,
la institucion del vasallaje, la formacion de los gremios, la
concentracion de la educacion en los monasterios y la caridad
asistencial promovida por el cristianismo condujeron a que el
significado de la dignidad tomara nuevos puntos de enfoque.

La estructura jerarquica de la sociedad y de las
instituciones continud, pero las transformaciones recién
mencionadas desarticularon el sentimiento de apego a la ciudad
y, por consiguiente, la antigua distincion entre ciudadanos y
barbaros pierde su relevancia. Surgia asi unacierta concienciade
formar parte de una misma comunidad que ya no era la pequena
comunidad local, sino una comunidad universal representada
por el catolicismo, es decir, por una Iglesia universal que acogia
a todos los seres humanos. La fe estaba superando las barreras
del origen, y la religion ya no era la religion de la ciudad o de
la familia, como en el politeismo pagano, sino la religion de la
especie humana. El lugar de origen dejo de ser, en consecuencia,
el principal aspecto con el cual establecer las distinciones en la
dignidad, aunque, por otro lado, la distincion de clase persistio.
A su vez, la funcion que la persona ocupaba dentro del grupo,

42 Ernst Bloch, op. cit., p. 87.

34



Tirso Medellin

que, como se ha visto, era esencial en las visiones platonicas y
aristotélicas de la polis, dejo de ser el punto de anclaje sobre el
que se reconocia la dignidad del sujeto.

Estas consecuencias estuvieron acompanadas de las
reflexiones filosoficas que dotaron de contenidos conceptuales
a lo que, en alguna medida, ocurria en la vida cotidiana y
establecieron los fundamentos teoricos para su comprension.
El concepto cristiano de la dignidad, como es natural, siempre
parte de Dios como fundamento absoluto y punto de referencia
fijo e incuestionable. Por tanto, era la teologia la ciencia
principal, si bien recibio su auxilio de la filosofia, lo cual se
reflejaria en la manera de abordar algunos de los contenidos

relacionados con la dignidad.

En esta larga evolucion del concepto de dignidad,
el cristianismo aportd un elemento esencial que tomo de
la cultura romana, pero al que doto de nuevo sentido. Este
elemento es el concepto de persona. Quizas sea hasta cierto
punto fortuito que tal término haya tomado tanta relevancia
para la filosofia cristiana en general; lo que motivo tal suerte fue
el debate teologico en torno a la trinidad, esto es, determinar
si Dios es substancia o persona en su manifestacion como
Padre, Hijo y Espiritu Santo.”” Fue Boecio (475/480-524)
quien dio la definicion mas aceptada durante la Edad Media.
Segtn el razonamiento de Boecio, “si la persona se da tan solo
en las sustancias, y [de] éstas, [solo en las]| racionales, y toda
sustancia es naturaleza, y no se da en los universales, sino en los

43 Cfr. San Agustin, Tratado de la Santisima Trinidad, Madrid, BAC,
1956, Libro VII, caps. 4-6.

35



Genealogia de la dignidad

individuos, hemos dado ya con la definicion de persona: Persona

¢s la sustancia individual de naturaleza racional ”**

El origen etimologico de la palabra es bien conocido ya
desde la antigtiedad. Persona correspondia al griego praosopon,
era la mascara utilizada en las representaciones teatrales,
aunque termino refiriendo también al rostro y la persona.
Segtin explica el mismo Boecio, en latin, persona provenia de
“personando”, “porque en una superficie concava se refuerza mas
y se devuelve con mas intensidad el sonido”.* Posteriormente,
el término paso a significar todo individuo y en especial
aquellos que tenian alguna dignidad, tal como los personajes
que eran representados en las obras de teatro.*® Es asi como, por
una razon meramente fortuita, el concepto de persona quedo

enlazado con el de dignidad.

44 Boecio, Sobre la persona y las dos naturalezas: Contra Eutiques y
Nestorio, en Clemente Fernandez, Los fildsofos medievales, Seleccion de textos,
Madrid, BAC, 1989, 920.

45 Id. Cfr. “Mas aun. Dice Boecio en el libro De Duab. Natur.: Parece
que el nombre de persona tiene su origen en aquellas personas que, en
las comedias y tragedias, representaban a alguien. Pues persona viene de
personar, ya que en algo hueco el sonido necesariamente es mayor. Pues bien,
estas personas los griegos las llamaban prosopa, que son las médscaras que se
ponian delante de la cara y de los ojos tapando el rostro” Santo Tomas de
Aquino, Suma de Teologia, Tomo I, Madrid, BAC, 2001, I, .29 a.3.

46 “Pues, porque en las comedias y tragedias se representaba a
personajes famosos, se impuso el nombre de persona para indicar a alguien
con dignidad. Por eso en las iglesias empez6 la costumbre de llamar personas
a los que tienen alguna dignidad. Por lo cual algunos definen la persona
diciendo que es la ‘hipostasis distinguida por la propiedad relativa a la
dignidad” Id.

36



Tirso Medellin

Ahora bien, la definicion dada por Boecio introdujo
mediante el esfuerzo filosofico e intelectual lo que no estaba
contenido en la mera expresion figurada. Al decir que la persona
es “sustancia individual de naturaleza racional”, destaco, por
un lado, la relevancia del individuo frente a la comunidad vy,
por el otro, la superioridad de los seres racionales. Lo primero
fue desarrollandose lentamente en las distintas dimensiones
de la experiencia del hombre del medievo; lo segundo fue
entrelazandose, por via del pensamiento filosofico, con la
idea de la dignidad de toda persona que, por su esencia, es
racional. Digno va a ser, en el concepto cristiano, aquello que
posee la facultad de la racionalidad y, por tanto, una substancia
(hipéstasis) superior en el orden de los grados del ser.

Laprimeradeestascaracteristicas,ladelaindividualidad,
tuvo un desarrollo sumamente complejo que de hecho antecede
a Boecio y que inaugura San Agustin. Es posible encontrar en
la filosofia de Agustin de Hipona (354-430) la fuente a partir
de la cual el aspecto personal y, por consiguiente, individual
del sujeto, toma especial relevancia. Para San Agustin, es la
experiencia interior del yo la que permite establecer el vinculo
(religare) con Dios. De este modo, la relacion entre el individuo
y Dios es personal y no ya grupal, como lo era en las religiones
paganas. Cada persona podia, mediante la interiorizacion y el
examen de conciencia, comunicarse con el anico Dios, lo cual
debio significar un giro radical en la experiencia, no s6lo de la
religiosidad, sino de la vida misma. Charles Taylor ha senalado
la trascendencia que tuvo el pensamiento agustiniano:

37



Genealogia de la dignidad

Dificilmente se exageraria al afirmar que Agustin fue
quien introdujo la interioridad de la reflexividad radical
y quien la lego a la tradicion del pensamiento occidental
[.] Hizo que el vuelco hacia el yo en la dimension de
la primera persona fuera crucial para acceder a una
condicion superior (puesto que, efectivamente, es un
paso en el camino que nos lleva de vuelta a Dios) y
con ello inaugur6 una nueva linea de desarrollo en la
comprension de las fuentes morales, una comprension
que ha sido formativa para toda la cultura occidental.

Este paso decisivo es, sin duda, el que permitio en
Occidente la eclosion de lo personal y lo intimo. Por primera
vez, la persona vale con independencia de su lazo con la
comunidad. “Dios, dice San Agustin, me es mas intimo que mi
propia intimidad.” * Para el cristiano, y sobre todo para aquél
que vivia el rechazo y la persecucion del Imperio romano, no
hace falta mas que el yo para lograr la bienaventuranza. Este
giro fue sumamente radical si se considera, por contraparte, el
apego que sentian tanto griegos como romanos al oikos, a la polis,
al genos, a la republica, a todos esos valores que lo llevaban a
decir, como Aristoteles, que un hombre que no vive en sociedad
no es humano.

47 Charles Taylor, Fuentes del yo: La construccion de la identidad
moderna, Barcelona, Paidos, 2006, p. 189.

48 Emmanuel Mounier, “Las estructuras del universo personal’,
en Emmanuel Mounier, El personalismo: Antologia esencial, Salamanca,
Sigueme, 2002, p. 731.

38



Tirso Medellin

Si nos limitamos so6lo a Europa -escribe Mounier-, el
sentidodelapersonaquedaembrionarioenla Antigtiedad
hasta los albores de la era cristiana. El hombre antiguo
es absorbido por la ciudad y por la familia, sometido a un
destino ciego, sin nombre, superior a los mismos dioses
[...] Laaparicion de lo singular es como una manchaen la

naturaleza y en la conciencia.*

Este descubrimiento de lo individual en el seno de una
colectividad radical es uno de los aspectos paradoéjicos del
transito y la mezcla culturales que ocurrieron en Occidente
durante el periodo de la debacle del Imperioy el inicio de la Edad
Media. Lo paradojico radica en que, como se vera mas adelante,
el griego y el latino, en medio de ese dominio de lo colectivo
sobre lo particular, concedian suma importancia a los méritos
individuales. Ya se ha dicho a este respecto que la dignidad
de la persona dependia de sus acciones y sus capacidades
individuales, es decir, de su singularidad. Sin embargo, tal
singularidad carecia de sentido si la persona no pertenecia a una
colectividad. La jerarquia solo existia en un orden, y el tinico
orden existente era el de la comunidad. En cambio, el cristiano
prescindio en cierto modo de la colectividad inmediata, hecho
entendible en el contexto de las conquistas y el sometimiento
de las comunidades que estaban bajo la esfera de influencia del
Imperio romano. Pero prescindir de la comunidad no significa
que ésta desaparezca, sino que se amplian sus horizontes, del
mismo modo que las escuelas helenisticas lo habian hecho.

49 Ibid., p. 678.

39



Genealogia de la dignidad

En tal contexto de fragmentacion de la comunidad originaria,
el valor de lo individual y singular surge con tal fuerza que la
experiencia de lo sacro se interioriza. Pero esto tiene, a su vez,
una contraparte y costo. El costo consiste en que la ampliacion
del horizonte de lo humano supone su abstraccion. Por eso, ya
no seran las acciones individuales las que determinen el valor
de la persona, pues este valor pertenece a todo ser humano
considerado en abstracto.

Independientemente de las consecuencias que tuvo el
planteamiento agustiniano en la experiencia de la religiosidad,
ya la sola idea de que todo individuo humano tiene el mismo
valor ante Dios tuvo grandes consecuencias. Con ello se
asentaron los aspectos que también estan contenidos en la
definicion de Boecio referida mas arriba y que eran aspectos
en cierto modo inéditos para el pensamiento antiguo. Por un
lado, tomo6 relevancia lo individual, si bien, en los hechos y
en la misma conciencia, todavia tuvieron que pasar mil anos
hasta que la transformacion de las condiciones economicas,
productivas y sociales permitio extender la experiencia y la
conciencia del individuo hacia nuevos horizontes. Por otro
lado, aunque vinculado con lo anterior, el reconocimiento del
valor de lo personal se asociaba, por necesidad logica, con la
igualdad. En efecto, segtin el cristianismo cada persona es igual
frente a Dios. Por altimo, si bien la idea de que el hombre es
un ser racional provenia de la filosofia griega y en especial de
la famosa definicion aristotélica, la conformacion tradicional
de las ciudades antiguas como comunidades cerradas y la
consideracion de los casos particulares a la luz de los cuales

40



Tirso Medellin

siempre relucian las diferentes capacidades de las personas,
impidieron que en Grecia y Roma se dignificara al ser humano
en funcion de su racionalidad. Respecto a esto altimo, fueron un
factor determinante las diferencias entre ambas cosmovisiones.
El cristianismo, con su concepcion antropocéntrica, segin
la cual el hombre es el centro de la creacion, permitia
identificar la capacidad racional dentro de un orden jerarquico
predeterminado que en cierto modo era extrano a la cultura y
religiosidad grecorromanas, para las cuales, el mundo de los
hombres, como el mundo de los dioses, jerarquizaba el talento

personal antes que la naturaleza humana.

Pero es posible que el mito creacionista heredado por el
cristianismo del judaismo haya sido lo que determiné en mayor
grado el modo de concebir la dignidad de la persona humana
entre los filosofos medievales. Segtin el dogma de la creacion
contenido en el Génesis, Dios habria dicho: “Hagamos al hombre
a nuestra imagen, conforme a nuestra semejanza; y seforee en
los peces del mar, en las aves de los cielos, en las bestias, en
toda la tierra, y en todo animal que se arrastra sobre la tierra.
Y creo6 Dios al hombre a su imagen, a imagen de Dios lo cre6”.
Como se aprecia en el relato biblico, la posicion del hombre
en la creacion establece la jerarquia en un doble sentido: por
un lado, el hombre fue creado a imagen y semejanza de Dios
y, por consiguiente, posee algunos de sus atributos, que los
filosofos cristianos, bajo el influjo de la filosofia grecolatina,
entienden como racionalidad; por otro lado, el hombre cumple
una funcion en la creacion, que es la de gobernar sobre el resto

50 Génesis 1: 26-27.

41



Genealogia de la dignidad

de las creaturas. No es extrano que estos dos planteamientos
encontraran nuevos contenidos como consecuenciade lamezcla

cultural ocurrida durante la expansion del Imperio romano.

Tomas de Aquino fue, quizas, quien dio mayor solidez a
estas ideas seminales del pensamiento cristiano. En él se expresa
ya con total claridad la correspondencia entre las nociones
de persona y de dignidad: “Como quiera que subsistir en la
naturaleza racional es de la maxima dignidad, todo individuo
de naturaleza racional es llamada persona... Por eso, en grado
sumo a Dios le corresponde el nombre de persona.” Como
senala Tomas de Aquino, siguiendo a Boecio, la determinacion
de una substancia como persona depende de su naturaleza
racional, pues “realidad natural”, “subsistencia” e “hipostasis”
“son comunes a todo género de sustancias. El nombre de
persona solo lo es en el género de las sustancias racionales”.>
En otro lugar, reitera esta misma idea: “el cuerpo humano posee
la maxima dignidad, puesto que la forma que lo perfecciona, el
alma racional, es la mas digna.”? La dignidad queda asociada, en
consecuencia, a la posibilidad de perfeccionarse; la perfeccion,
por su parte, representa un orden. Dios, ser perfectisimo,
es superioridad absoluta, pero también las creaturas fueron
dotadas con algtin grado de perfeccion de acuerdo con el cual
reciben su lugar en la jerarquia del cosmos, en el sentido griego
de orden. Todos los animales son superiores a las sustancias
inanimadas, a las cosas. Pero entre los animales, el hombre, que

51 Suma de Teologia, 1, q. 29, a. 3.
52 Ibid., 1, q-29a.2.
53 Ibid.,1,q.91a. 1.

42



Tirso Medellin

por su racionalidad esta dotado de una mas alta perfeccion,
es superior. No obstante, esta superioridad es parcial debido
a que el hombre forma parte de las sustancias sensibles y, por
tanto, es inferior a otras substancias racionales que carecen
de corporeidad. Asi, los angeles son superiores en cuanto
sustancias racionales incorporeas; y toda sustancia racional es
inferior a Dios. “El hombre -como explica Mauricio Beuchot-
queda [..] con una dignidad subordinada a la de Dios; pero
coordinada a la de los demas hombres y supraordinada a la de
las otras cosas carentes de espiritu.”™*

Ahorabien, delaracionalidad se derivaunacaracteristica
mas que asemeja al hombre con Dios y los angeles. La razon,
ademas de ser la facultad mediante la cual el hombre conoce,”
es la facultad que hace que la voluntad sea libre.”® Ademas de

54 Mauricio Beuchot, Filosofia y derechos humanos: Los derechos
humanos y su fundamentacion filoséfica, México, Siglo XXI, 2008, p. 54.

55 “En el hombre la razén y el entendimiento no pueden ser potencias
distintas. Esto resulta claro si se analizan sus respectivos actos. Pues entender
consiste en la simple aprehensiéon de la verdad inteligible. En cambio,
raciocinar es pasar de un concepto a otro para conocer la verdad inteligible
[...] Los hombres [...] llegan a la verdad inteligible pasando de un concepto
a otro. Por eso son llamados inteligibles” Santo Tomas de Aquino, op. cit., I,
q.79,a.8.

56 Elrazonamiento de Santo Tomas es el siguiente: “hay seres que obran
sin juicio previo alguno. Ejemplo: una piedra que cae de arriba [...] Otros
obran con juicio previo, pero no libre. Ejemplo: los animales; la oveja que ve
venir al lobo juzga que debe huir de él, pero lo hace con un juicio natural pero
no libre, ya que no juzga analiticamente, sino con instinto natural. Asi son los
juicios de todos los animales. En cambio, el hombre obra con juicio, puesto
que, por su facultad cognoscitiva, juzga sobre lo que debe evitar o buscar
[...] Cuando se trata de algo contingente, la razén puede tomar direcciones

43



Genealogia de la dignidad

la racionalidad, la libertad es otra fuente de la dignidad de la
persona humana: “la libertad del albedrio -escribe Tomas de
Aquino- pertenece a la dignidad del hombre. Pero los angeles
tienen mayor dignidad que los hombres. Por lo tanto, si en los
hombres hay libertad de albedrio, con mayor motivo la habra en
los angeles.™" De este modo se agrega una segunda cualidad a la
nocion de persona. Si, siguiendo la definicion de Boecio, persona
es una substancia individual de naturaleza racional, ahora se
comprende que tal naturaleza implica también una voluntad
libre. La dignidad de la persona esta dada por su racionalidad
y su libertad, pero por una racionalidad y una libertad que
pertenece a la especie. La dignidad, en consecuencia, es la
diferencia o jerarquia entre las personas, dentro de lacomunidad
orespecto alas personas ajenas a la comunidad, como ocurria en
el concepto grecorromano; ahora, la dignidad es la diferencia de
la persona frente a lo que no es persona, es decir, la superioridad
de la especie frente a otras especies.

Es esta perspectiva tan amplia y abstracta lo que
permitio al cristianismo aportar el gran giro semantico
ocurrido en la nocion de dignidad: pasar de la diferencia a la
igualdad. Desde el punto de vista de la especie, todos los seres
humanos son igualmente dignos. Esta idea no esta presente en
el concepto grecorromano, pues en €l, la dignidad no refiere a
la persona como miembro de una especie, sino a la persona en

contrarias [...] Ahora bien, las acciones particulares son contingentes, y, por
lo tanto, el juicio de la razdn sobre ellas puede seguir diversas direcciones, sin
estar determinado a una sola. Por lo tanto, es necesario que el hombre tenga
libre albedrio, por lo mismo que es racional” Ibid., I, q. 83, a. 1

57 Ibid., 1, q. 59, a. 3.

44



Tirso Medellin

tanto pertenece a una comunidad. Por primera vez, el concepto
de dignidad se asocio a lo humano y, a partir de entonces,
comenzo a emplearse la expresion “dignidad humana” como un
concepto unitario.

La dignidad adquiere, asi, una nueva fundamentacion.
En el concepto grecorromano la dignidad se fundamentaba
en el sentimiento, en la accion y en el orden social, pero no en
el ser. Con Santo Tomas la fundamentacion de la dignidad es
ontologica. En este sentido, Mauricio Beuchot apunta: “Santo
Tomas supera la consideracion de los antiguos de que la
dignidad es solo un accidente del hombre, resultado de ciertas
operaciones o actos suyos. No puede depender tinicamente de la
actuacion o conducta humana. Esta mas alla de la conducta, en
algo que es su fundamento ontologico; a saber, en el ser mismo
del hombre como persona”.”®

Segtin esta concepcion, la dignidad posee un valor
absoluto. Aunque las consecuencias de ello tardaron en hacerse
manifiestas, son claras en la dogmatica juridica del siglo XX.
Se acuerdo con ésta, los derechos humanos son inalienables,
imprescriptibles, universales e inherentes, lo que se funda
en la idea del valor absoluto de la dignidad humana. Esta fue
una de las razones por las cuales los filosofos y juristas que
participaron en la elaboracion de la Declaracion Universal de
los Derechos Humanos defendieron la fundamentacion de los
derechos a partir del concepto cristiano.”

58 Op. cit., p. 52.

59 Cfr. Jacques Maritain, El hombre y el Estado, Buenos Aires, Editorial
Guillermo Kraft Limitada, 1952, pp. 93ss.

45



Genealogia de la dignidad

Ya se habia sefialado en el capitulo segundo que el
concepto grecorromano suponia grados de dignidad segtn la
naturaleza de cada persona. Las personas tienen una naturaleza
propia segun las capacidades que lo disponen para realizar una
funcion y un fin dentro de la comunidad. De acuerdo con esa
naturaleza cada una debe cumplir una funcion. La diferencia
en el uso del concepto de naturaleza en Aristoteles y en Santo
Tomas -quien, por lo demas, sigue a Aristoteles- es significativa
por las consecuencias para la consideracion de la persona.
Cuando hablaba de la naturaleza del esclavo, Aristoteles
entendia que la naturaleza consistia en el fin y la funcion.® En
cambio, Santo Tomas recurre, al igual que Boecio, a la definicion
que Aristoteles expone en la Fisica y en la Metafisica,®* pero que
no utiliza en la Politica al hablar de los esclavos, a saber, el de
principio intrinseco de movimiento. Como indica Tomas de
Aquino, de esta definicion se infiere otro tercer sentido, que es
el de esencia. Esto lo explica de la siguiente manera: “porque la
forma complementa la esencia de cualquier cosa, generalmente
la esencia de cualquier cosa, indicada en su definicion, es

llamada naturaleza. En este sentido se toma aqui naturaleza”. ¢

60 Este es el sentido que utiliza Aristételes en la Politica: “toda ciudad
es por naturaleza, si también lo son las comunidades primeras. La ciudad es
el fin de aquéllas, y la naturaleza es fin. En efecto, lo que cada cosa es, una vez
cumplido su desarrollo, decimos que es su naturaleza, asi de un hombre, de
un caballo o de una casa”. Politica, 1252b.

61 Fisica, 1I: 1, 192b. Aristételes, Fisica, introduccion, traduccion y
notas de Guillermo R. Echandia, Madrid, Gredos, 1995. Metafisica, V: 4,
1015a10. Aristoteles, Metafisica, introduccion, traduccion y notas de Tomas
Calvo Martinez, Madrid, Gredos, 1994.

62 Santo Tomds de Aquino, op. cit., I, q. 29, a. 1.

46



Tirso Medellin

Y en seguida refiere a la definicion dada por Boecio en el texto
referido mas arriba:

Se da también otra acepcion de ‘naturaleza’ -escribe
Boecio-, en virtud de la cual decimos que es diversa la
naturaleza del oro de la de la plata, queriendo declarar
con eso la propiedad peculiar de una cosa. Entonces,
tomada asi la naturaleza, se definira de este modo:
Naturaleza es la diferencia especifica que informa a

cada cosa.s

Finalmente, Santo Tomas apunta que “resultd muy
oportuno que en la definicion de persona [dada por Boecio], que
es lo singular de un género determinado, se utilizara el nombre
de naturaleza mas que el de esencia, que se toma de ser, que es lo

mas general”.*

Este aparente esclarecimiento bizantino de los términos
resulta relevante porque permite entender como es que el valor
de la persona comienza a ser considerado como absoluto. El
uso de dos acepciones de naturaleza -uno en Aristoteles en los
pasajes sobre la comunidad, el animal social y la esclavitud,
y el otro el de Santo Tomas cuando habla de la persona y de
la dignidad que le es inherente- tiene permite desplegar dos
perspectivas distintas de lo humano. El sentido utilizado por
Aristoteles pone el acento en lo singular de las capacidadesy, por
consiguiente, de la persona y su dignidad; el sentido empleado
por Tomas de Aquino, en cambio, aun si no es tan general como

63 Clemente Fernandez, op. cit., 914.
64 Loc. cit.

47



Genealogia de la dignidad

el de esencia, pone el acento en la diferencia especifica, es decir, en
una caracteristica comun a toda la especie.

La consecuencia de lo anterior es que la dignidad es,
como ya se dijo, inherente a la persona; consiste en una cualidad
esencial, que es anterior incluso a los actos del sujeto. Tal es
el caso, en opinion de Santo Tomas, de la racionalidad. El
hombre es racional independientemente de que en ocasiones se
comporte irracionalmente. Por ello, comportarse de un modo
irracional, de un modo indigno, como el criminal o el que se deja
humillar por los demas, no implica perder la dignidad. En este
sentido, Beuchot ha sefialado que a juicio de Santo Tomas

del ser del hombre, que es persona, surge la dignidad
humana; asimismo la dignidad humana, sobre todo en
el ambito de la ética y la politica, en el cual se ejercen
las virtudes, hace que el hombre accidentalmente
manifieste su dignidad. Por el vicio y el pecado, en
cambio, cae en la indignidad (pero no pierde su
dignidad sustancial o esencial).®

Se presenta asi una cuestion dificil de resolver, con la
cual Immanuel Kant sigui6 lidiando quinientos afos después,
a saber, el problema de respetar la dignidad de las personas
cuando éstas acttian indignamente. Al respecto, la posicion de
Tomas de Aquino es severa, como se evidencia en su defensa de

la pena de muerte:

65 Mauricio Beuchot, op. cit., p. 52.

48



Tirso Medellin

el hombre, al pecar, se separa del orden de la razon, y por
ello decae en su dignidad [humanal], es decir, en cuanto
que el hombre es naturalmente libre y existente por si
mismo; y htindese, en cierto modo, en la esclavitud de las
bestias, de modo que puede disponerse de él en cuanto es
util a los demas, segtin aquello del Sal 24,21: “El hombre,
cuando se alzaba en su esplendor, no lo entendio; se ha
hecho comparable a las bestias insensatas y es semejante
a ellas™; y en Prov 11,29 se dice: “El que es necio servira
al sabio”. Por consiguiente, aunque matar al hombre que
conserva su dignidad sea en si malo, sin embargo, matar
al hombre pecador puede ser bueno, como matar una
bestia, pues “peor es el hombre malo que una bestia y
causa mas dano”, segtin afirma el Filosofo en I Polit. y en
VIII Ethic.%

De acuerdo con este texto, Tomas de Aquino sostiene
que la dignidad humana puede decaer, lo cual resultaria
contradictorio si se parte de una dignidad absoluta. La
solucion que presenta Beuchot, esto es, la separacion entre
una dignidad esencial y una dignidad accidental en realidad
no esclarece demasiado, pues la pretendida dignidad absoluta
del ser humano se vuelve relativa en cuanto se pasa al campo
de los actos humanos, el tinico en el que tiene sentido invocar

la dignidad.

66 Santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, Tomo III, Parte Madrid,
BAC, 1990, II-1I (a), q. 64, a. 2, ad 3. El agregado entre corchetes es omitido
en la traduccién al castellano, sin embargo, estd presente en el texto latino.

49



Genealogia de la dignidad

Todo ello revela que, por mas que la nocion de dignidad
humana significara un salto respecto al concepto grecorromano,
estas ideas pocas veces llegaron a tener aplicacion practica
en la Edad Media, y ni siquiera se llevaron hasta sus ultimas
consecuencias desde el punto de vista tedrico. Tal es el caso
cuando se trataba el tema de la dignidad de la mujer. Se lee,
por ejemplo, en Santo Tomas: “Y Gregorio dice: ‘En aquello en
que no pecamos todos somos iguales’. Pero, por naturaleza,
la mujer es inferior al hombre en dignidad y en poder. Pues
‘el agente es siempre mas digno que el paciente’, como dice
San Agustin”. Esta concepcion de la mujer es francamente
contradictoria con la fundamentacion teorica que desarrolla el
aquinate. El sustento ontologico de la dignidad y la categoria
de persona tenian que haber eliminado las distinciones de valor
segtin el sexo. En la concepcion aristotélica, donde la funcion y
la capacidad dan lugar a tales distinciones, parece haber menos
contradicciones que en la concepcion tomista, para la cual el
estatuto de persona comprende a toda la especie. Por tanto,
vuelven a resultar atiles las palabras de Ernst Bloch, ya citadas
anteriormente, quien indicaba que ninguno de estos pensadores
se atrevio a confrontar sus teorias con la tradicion. Para hacerlas
corresponder encontraron algunos otros criterios de distincion
dentro de la misma especie y, por consiguiente, nuevos criterios
para establecer las distintas jerarquias y dignidades. Este
es el caso de la mayor dignidad del agente sobre el paciente,
con lo cual el padre seria mas digno que el hijo, o el hombre -a
partir del cual Dios creo a la mujer, segtin el dogma cristiano-

67 Santo Tomds de Aquino, op. cit., I, q. 92, a. .

50



Tirso Medellin

seria mas digno que la mujer. Otro criterio semejante es el del
entendimiento, pero esta vez referido a los sexos. En los seres
humanos, dice Santo Tomas,

hay operaciones vitales mas dignas que la generacion,
a las que se ordena principalmente su misma vida, en
los animales perfectos no siempre estan unidos el sexo
masculino y femenino, sino solamente durante el coito,
de modo que por €l resulta una sola cosa de la union del
macho y de la hembra, al igual que en las plantas siempre
estan unidas la potencia masculina y la femenina, aunque
a veces una esté en mayor proporcion que la otra. Por
su parte, el hombre se ordena a una operacion vital mas
digna atn: entender. Por eso, en ¢l era conveniente una
mayor distincion de ambas potencias, de modo que la
hembra fuese hecha separadamente del varon, y, sin
embargo, se uniera carnalmente para la generacion.®

Consecuencia de esto es que la igualdad del género
humano vuelve a derivar en desigualdad. El varon posee mayor
dignidad que lamujer debido a que el primero tiene por finalidad
el entendimiento, mientras que la segunda, la procreacion.
Sin embargo, esto no debe considerarse como un contenido
esencial en el concepto cristiano de la dignidad, del mismo
modo que la esclavitud no lo es del concepto grecorromano. Los
contenidos esenciales del concepto cristiano de la dignidad son
los que se han indicado: 1a nocion de persona como fundamento

68 Ibid.,1,q.92,a. 1.

51



Genealogia de la dignidad

ontologico, creacion a imagen y semejanza de Dios, orden
jerarquico de los seres y especies, racionalidad del ser humano,
libre albedrio como consecuencia de la racionalidad, e igual
dignidad entre los individuos de la especie.

Ahora bien, estos elementos han sido considerados
desde distintas perspectivas segiin el momento historico
y el contexto. Durante el escolasticismo la perspectiva fue
esencialmente estatica, pero durante el Renacimiento fue
tornandose dinamica. Con Giovanni Pico della Mirandola
(1463-1494) se conservan los mismos elementos esenciales del
concepto cristiano, pero ocurre un cambio en la manera de
concebirlos, y esto, naturalmente, se debio a las numerosas y
peculiares condiciones que se desarrollaron en Italia en los siglos
XIVy XV. Entre tales condiciones vale mencionar el nacimiento
del humanismo renacentista con su marcado afan de releer y
reinterpretar la literatura de la antigtiedad; la division politica
italiana en pequefios principados y los peculiares regimenes
politicos que se dieron en ellos; el desarrollo de la conciencia de
laindividualidad, con sus respectivas expresiones y formaciones
en la literatura con el género biografico y confesional, y en la
pintura con el retrato; el rechazo del escolasticismo medieval
y el paulatino asentamiento de un espiritu laico; finalmente, la
recuperacion del cosmopolitismo y la conciencia de la amplitud
y diversidad de lo humano.® Tales condiciones permitieron

69 Cfr.Jacob Burckhardt, La cultura del Renacimiento en Italia, Madrid,
Editorial Iberia, 1985; Silvia Magnavacca, “Estudio preliminar’, en Giovanni
Pico della Mirandola, Discurso sobre la dignidad del hombre, Buenos Aires,
Ediciones Wignorad, 2008, cap. 1.

52



Tirso Medellin

que, en Italia primero y luego en el resto de los paises europeos,
surgiera una nueva forma de concebir a la persona. Como
senala Jacob Burckhardt, durante la Edad Media “Se habia
poseido siempre el concepto logico de la humanidad, pero el
Renacimiento conoci6 directamente el objeto”.”” La humanidad
dejo de ser, en consecuencia, una idea abstracta sin referente
concreto, y ladignidad poco a poco fue volviéndose algo tangible
que requeria mas que la mera fundamentacion especulativa de
la metafisica tomista.

El Discurso sobre la dignidad del hombre, de Giovanni Pico
della Mirandola, no abandona en ningtin modo los elementos
esenciales contenidos en el concepto cristiano de la dignidad,
sin embargo, los observa con nuevos 0jos, los 0jos renacentistas
que comienzan a destacar al individuo por sobre la comunidad.
El mirandolano sigue concibiendo la dignidad a la luz de la
creacion y la jerarquia entre las distintas naturalezas; sigue
pensando que es por la comparacion con las otras especies que
puede destacarse la dignidad particular del ser humano:

finalmente -dice-, me parece haber comprendido por
qué es el hombre el mas afortunado de todos los seres
animados y digno, por lo tanto, de toda admiracion;
comprendi en qué consiste la suerte que le ha tocado en
el orden universal, no solo envidiable para las bestias,
sino para los astros y los espiritus ultramundanos.”

70 Jacob Burckhardt, op. cit., p. 287.

71 Giovanni Pico della Mirandola, Discurso sobre la dignidad del
hombre, México, UNAM, 2003, p. 12.

53



Genealogia de la dignidad

La peculiaridad del enfoque de Pico della Mirandola es
la originalidad de la mirada. También parte, como todos los
filosofos cristianos, del dogma de la creacion, pero en lugar de
limitarse a reconocer la superioridad de la razon frente a los
impulsos del cuerpo, destaca algo muy distinto: la particularidad
del ser humano que consiste en reunir la naturaleza de todas
las demas creaturas. Lo sorprendente del hombre es que puede
elevarse hasta las mas altas cimas mediante la razon, asi como
también puede bajar hasta los mas profundos precipicios
conducido por las pasiones corporales y los apetitos. Y justo
en ello consiste su libertad y superioridad: es capaz de elegir.
El famoso fragmento de Giovanni Pico della Mirandola se cita a
continuacion in extenso:

Establecio por lo tanto el 6ptimo artifice que aquel a
quien no podia dotar de nada propio le fuese comun
todo cuanto le habia sido dado separadamente a los
otros. Tomo por consiguiente al hombre asi construido,
obra de naturaleza indefinida, y habiéndolo puesto en el
centro del mundo, le hablo de esta manera:

Oh Adan, no te he dado ni un lugar determinado, ni
un aspecto propio, ni una prerrogativa peculiar con el
fin de que poseas el lugar, el aspecto y la prerrogativa
que conscientemente elijas y que de acuerdo con tu
intencion obtengas y conserves. La naturaleza definida
de los otros seres esta constreiida por las precisas leyes
por mi descritas. Ta, en cambio, no constrenido por
estrechez alguna te la determinaras segtn el arbitrio a

54



Tirso Medellin

cuyo poder te ha consignado. Te he puesto en el centro
del mundo para que mas comodamente observes cuanto
en €l existe. No te he hecho ni celeste ni terreno, ni
mortal ni inmortal, con el fin de que ta, como arbitro y
soberano artifice de ti mismo, te informases y plasmases
en la obra que prefirieses. Podras degenerar en los seres
inferiores que son las bestias, podras regenerarte, segiin
tu animo, en las realidades superiores que son divinas.”

La dignidad del ser humano no radica, por consiguiente,
en la racionalidad, por si misma, sino en la posibilidad de
hacer uso de ella libremente. El angel también es racional, pero
no elige, porque no puede mas que regirse por la razon; por
tanto, es mayor mérito el del ser humano. Pero consecuencia
de esa libertad que reconoce Pico della Mirandola y que pone
en el centro de la cuestion de la dignidad, es que pierde hasta
cierto punto relevancia el estatuto ontologico que habia
asentado metafisicamente Tomas de Aquino. La dignidad del
ser humano, si bien, esta fijada de antemano por la posicion
que Dios le asigno, inmediatamente se vuelve dinamica por la
libertad que le es inherente. El hombre es el tnico animal que
puede abandonar su estatus y, en consecuencia, la dignidad
vuelve a ser relativa a lo que ¢l decida hacer consigo mismo. Por
esta razon utiliza la metafora del camaleon. El humano puede
mutar y dar forma a su ser.”

72 1bid., pp. 13-14.

73 El hombre “se forja, modela y transforma a si mismo segun el
aspecto de todo ser y su ingenio segin la naturaleza de toda criatura”
Ibid., p. 17.

55



Genealogia de la dignidad

¢Quién no admirara a este camaledn nuestro? O, mas
bien, ¢quién admirara mas cualquier otra cosa? No se
equivoca Asclepio el ateniense -en razon del aspecto
cambiante y de esta naturaleza que se transforma a si
misma- cuando dice que en los misterios el hombre era
simbolizado por Proteo.”

Es por esta capacidad para decidir sobre lo que es, que
unanueva nota aparece en el concepto cristiano de la dignidad,
una nueva nota que, como se verd en el siguiente apartado,
apunta mas bien hacia el concepto de dignidad que surgira
en la ilustracion. Esta nota consiste en que una dignidad
asentada en la libertad, tal como lo plantea Giovanni Pico
della Mirandola, carece de sentido si se formula en abstracto.
La dignidad debe tener de nuevo un asiento concreto, pues
la dignidad de la persona, si depende de la libertad de esta
persona concreta para actuar y ejercer su libertad, solo puede
antecederle parcialmente. Detras de todo ello esta el individuo;
la dignidad de la especie es genérica, pero abstracta; para
volverse concreta y real tiene que ser decidida por el individuo.
De aqui que Pico della Mirandola advierta:

si ven ustedes a alguno entregado al vientre arrastrarse
por el suelo como una serpiente no es hombre ese que
ven, sino planta. Si hay alguien esclavo de los sentidos
[.] no es un hombre lo que ven, sino una bestia. Si hay
un filosofo que con recta razon discierne todas las cosas,
venérenlo: es animal celeste, no terreno.”

74 Ibid., pp. 15-16.
75 Ibid., pp. 16-17.

56



Tirso Medellin

La diferencia con el aquinate es manifiesta. Este
pensaba que el hombre no podia perder su dignidad, sino solo
comportarse de manera indigna; en otras palabras, conservaba
la dignidad esencial, pero decaia en su dignidad accidental. El
mirandolano considera, en cambio, que la dignidad la pierde
el ser humano en la medida en que se comporta como un ser
inferior. Desde luego, siempre hay la posibilidad de recuperar
la dignidad perdida, pero eso dependera de la libre decision
que cada individuo concreto realice. “{Oh suma libertad de Dios
padre -exclama Pico della Mirandola-, oh suma y admirable
suerte del hombre al cual le ha sido concedido obtener lo que
desee, ser lo que quieral™

Sin duda, hay aqui una mezcla de los dos conceptos que
se han expuesto hasta elmomento. Por unlado, el grecorromano,
que pone el acentoenlapersonayenlosactosdelindividuo como
fuente de la dignidad, aunque esa persona, ese individuo y esa
dignidad estan siempre subordinados al grupo, a la comunidad,
a la familia. Por otro lado, el concepto cristiano, que se vuelve
abstracto, pero que por su misma abstraccion adquiere un
alcance universal, aunque siempre condicionado por la fe en el
dogma de la creacion. La perspectiva desde la que planted Pico
della Mirandola su nocion de la dignidad rescata al individuo,
su libertad y sus acciones; mientras que conserva, por otro lado,
la idea de un orden jerarquico de la creacion de acuerdo con el
cual el hombre ocupa una posicion que determina su dignidad.

De acuerdo con lo que se ha visto en el desarrollo del
presente apartado, existen ciertos rasgos esenciales en la

76 Ibid., p. 15.

57



Genealogia de la dignidad

concepcion cristiana de la dignidad desarrollada durante la
Edad Media y el Renacimiento. Estos rasgos pueden reunirse
dentro de un concepto al cual se ha denominado aqui concepto
cristiano de la dignidad. Las caracteristicas principales son la
fundamentacion ontologica de la dignidad sobre el concepto de
persona; la fe en el dogma de la creacion, de acuerdo con el cual
el hombre fue hecho a imagen y semejanza de Dios; la idea de
un orden jerarquico en el reino de los seres; la racionalidad y la
libertad como cualidades esenciales de la persona; finalmente,
la igualdad de todos los seres humanos sobre la base de esas
cualidades. Es cierto que el planteamiento de Giovanni Pico
della Mirandola se aleja en algunos sentidos de estos elementos
y, de hecho, adelanta aspectos que mas tarde adquirieron plena
madurez con la filosofia de la Tlustracion, en especial, su acento
en la libertad y la idea de que el hombre puede determinar,
en alguna medida, su propia naturaleza o, incluso, su esencia.
Pero, por otro lado, y a pesar del enfoque revolucionario de este
filosofo, la base de la que parte no deja de ser la misma base
teologica sobre la que se apoyaron sus antecesores. Es por esto
ultimo que su aportacion se sigue considerando aqui como parte
del desarrollo del concepto cristiano de la dignidad, el cual, por
lo demas, no deja de ser indispensable para lo que en adelante
se ha llegado a entender como dignidad humana.

58



Tirso Medellin

LA EVOLUCION DE IA DIGNIDAD EN EL
PENSAMIENTO MODERNO

LA MODERNIDAD ES EL MARCO HISTORICO en el que el concepto de
dignidad recibe nuevos contenidos o, para decirlo con mayor
precision, desarrolla los contenidos del concepto cristiano
hasta derivar en una nueva fundamentacion de la dignidad
humana. Es bien sabido que el maximo desarrollo ilustrado
de este concepto se encuentra en aquél elaborado por Kant
en sus obras sobre ética. A partir de tal conceptualizacion, la
definicion kantiana de la dignidad se volvié canoénica y poco se
ha agregado en los ultimos doscientos anos a dicho concepto.
Ello no implica, sin embargo, que no haya otros filosofos que
abordaron el tema antes y después de él, aunque lo hicieron
sin aportar elementos que nos permitan considerar que se
gesto con ellos un nuevo concepto. Es esto ultimo lo que hay
de particular y de sobresaliente en la aportacion kantiana:
construyo un nuevo concepto, es decir, mostro una perspectiva
distinta desde la cual mirar esa nocion tan esquiva.

Por otra parte, el concepto ilustrado kantiano, por
alcanzar una maxima abstraccion y generalidad, no solo se
convirti6 en objeto de elogios y defensas, sino también de
ataquesy objeciones. El analisis de las posturas de los partidarios
y de los detractores permite mostrar como coexistieron en la
modernidad los dos conceptos anteriormente desarrollados, el
grecorromano y el cristiano. Y esto es algo que hay que destacar:
la construccion de nuevos conceptos no supuso el abandono
de los anteriores. Asi como la nocion cristiana de la dignidad
no borro6 del pensamiento y la mentalidad de los hombres de

59



Genealogia de la dignidad

cada época aquella raiz pagana que fue la dignitas, asi tampoco
la nocion ilustrada ha desterrado del pensamiento moderno los
conceptos grecorromano y cristiano. De hecho, algunas de las
criticas al concepto ilustrado se originan en la confusion entre

estos distintos conceptos.

Comosemencionoenelapartado anterior, Giovanni Pico
della Mirandola postulo algunos contenidos del concepto de
dignidad humana que apuntaban hacia un horizonte adecuado
a lo que en esa época eran los gérmenes de la mentalidad y el
espiritu modernos. Estos contenidos fueron los de la libertad
individual concebida como una cualidad concreta, no abstracta,
de la persona humana; la autodeterminacion de la naturaleza
y, por consiguiente, de la esencia; y la racionalidad como
capacidad que permite decidir lo que se es. No obstante, estos
contenidos coexisten con aquellos particulares del concepto
cristiano, especialmente destacan la jerarquia en el orden de
la creacion y la creacion del hombre a imagen y semejanza de
Dios, entre los ya mencionados mas arriba. No obstante, las
ideas de Pico della Mirandola sobre la dignidad no tuvieron la
influencia que quizas hubiera correspondido a la originalidad
de su obra. Con toda seguridad, la temprana muerte del filosofo
italiano a los 31 anos determino ese destino. De manera que los
filosofos posteriores no sacaron las consecuencias que hubiera
cabido obtener de sus tesis para el derecho, la politica e incluso

la antropologia.

Por otro lado, aunque la idea de la dignidad humana
estuvo presente en la llamada polémica sobre los naturales en
el siglo XVI entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés

60



Tirso Medellin

de Sepulveda, los padres dominicos defendieron los derechos
naturales de los pobladores de América fundamentandolos en
su naturaleza humana y su dignidad inherente a partir de la
filosofia artistotélico-tomista, razon por la cual el concepto de
dignidad humanasigui6 siendo el cristiano. Lo que hay de valioso
en el pensamiento de Francisco de Vitoria, Fray Bartolomé de
las Casas y Domingo de Soto, no es tanto la originalidad de su
pensamiento, sino la aplicacion de los conceptos de la filosofia
cristiana a un problema concreto, a saber, el trato injusto a los
indigenas de Américaylainjusticia de la guerra de conquista. No
obstante, en todo ello no hay un nuevo concepto de la dignidad
humana, sino el comienzo de la concrecion en el ambito juridico
y politico de una idea.

En 1651, es decir, cien anos después de la polémica de los
naturales, Thomas Hobbes escribio Leviathan. En esta obra se
encuentra una definicion de la dignidad que vuelve al concepto
grecorromano y a la nocion juridica de la dignidad que se
encontraba en las leyes de la época”:

La manifestacion del valor que mutuamente nos
atribuimos, es lo que comtnmente se denomina honor
y deshonor. Estimar a un hombre en un elevado precio
es honrarle; en uno bajo, deshonrarle. Pero alto y bajo en

77 Sobre esto es interesante consultar las Leyes de Indias, donde el
término “dignidad” siempre refiere al cargo y, en especial, al cargo dentro
de la Iglesia, de modo que aun tras la polémica de los naturales la nocién de
la dignidad humana no tuvo cabido dentro de los ordenamientos juridicos
positivos de Espafia y mucho menos de Inglaterra con su tradicién del
common law.

61



Genealogia de la dignidad

este caso deben ser comprendidos con relacion al tipo
que cada hombre se asigna a si mismo.

La estimacion publica de un hombre, que es el
valor conferido a ¢l por el Estado, es lo que los hombres
comuanmente denominan dignidad. Esta estimacion de
¢l por el Estado se comprende y expresa en cargos de
mando, judicatura, empleos ptblicos, o en los nombres y
titulos introducidos para distinguir semejantes valores.”

Para Hobbes, la dignidad es el valor y el honor que es
reconocido a la persona por el Estado. Permanece, por tanto,
aquél sentido natural de la dignidad que se encuentra en el
sentimiento y el pensamiento romano, el cual, como se aprecia,
ha perdurado mas tiempo de lo que pareceria a una persona del
siglo XXI, ya empapada del discurso de los derechos humanos
y la igual dignidad de la persona. Hobbes seguia considerando
que la dignidad es la estima puablica fundada en el honor, la cual
se expresa en el reconocimiento que el Estado otorga y reconoce
el honor y la dignidad a través de los cargos publicos. Por otra
parte, el nombramiento de tales cargos no corresponde, como
es natural en la filosofia politica hobbesiana, a un régimen
democratico, sino a uno absolutista, pues la dignidad que es
reconocida por el Estado obedece a un criterio aristocratico
(“nombres y titulos”) o meritocratico (“cargos de mando,
judicatura, empleos pablicos™) y no a un criterio democratico,
como serialaeleccion de losrepresentantes, salvo en el momento
primero del pacto social constituyente segtin las teorias

78 Thomas Hobbes, Leviatdn o la materia, forma y poder de una
repuiblica eclesidstica y civil, México, FCE, 2001, p. 71.

62



Tirso Medellin

contractualistas. La dignidad la confiere, por consecuencia, el
soberano, esto es, la maxima dignidad en el Estado.

En la misma década en que Hobbes publico en
Inglaterra el Leviatan, en Francia Blaise Pascal escribio los
Pensamientos. Sin embargo, esta obra quedo inconclusa y solo
se publico postumamente en 1669. En ella, Pascal dejo algunas
pocas notas sobre la nocion de dignidad. Aunque adopto6 en sus
ultimos anos de vida un fervor religioso, la idea de la dignidad
que encontramos en su obra no refleja la presencia del concepto
cristiano vy, al contrario, aunque hace referencia al Dios del
catolicismo, relativiza la dignidad del ser humano en funcion
de sus actos, a la manera de Pico della Mirandola. “Toda la
dignidad del hombre -escribe Pascal con un claro espiritu
moderno- consiste en el pensamiento.”® Un eco de la filosofia
cartesiana que distinguia entre sustancia extensa y sustancia
pensante resuena aqui. A semejanza de Descartes, Pascal
enaltece el pensamiento por sobre la existencia material. “No
es en el espacio donde debo buscar mi dignidad -dice Pascal-,
sino en el arreglo de mi pensamiento. Yo no tendria ventajas en
poseer tierras: por el espacio el universo comprende y me traga
como un punto; por el pensamiento, yo lo comprendo a ¢1.”° El
cosmos, que se habia ampliado para el hombre europeo gracias
a los descubrimientos cientificos astronomicos de la época,
es concebido por Pascal como un espacio en el que la persona
pierde todo su valor. Cada persona es un punto que no tiene

79 Pensamientos, 263. Blaise Pascal, Pensamientos, vol. I, Buenos Aires,
Aguilar, 1973.

80 Ibid., 265.

63



Genealogia de la dignidad

ningtn valor desde la perspectiva material ante la inmensidad
del cosmos, de modo que vivir una vida apegada al criterio del
valor de lo material rebaja la dignidad de los hombres, no por la
mera posesion de un cuerpo, sino por creer que en ese cuerpo

hay algtn valor.

El hombre esta visiblemente hecho para pensar; toda
su dignidad y todo su mérito, y todo su deber es pensar
como es preciso. Pero el orden del pensamiento es
comenzar por si, y por su autor, y su fin.

Mas ¢en qué piensa el mundo? Jamas en eso; sino
en danzar, tocar el laad, cantar, hacer versos, correr la
sortija, etc., batirse, hacerse rey, sin pensar en lo que es
ser rey y ser hombre.®

En consecuencia, la dignidad humana no es algo
inherente a la persona; mas bien ésta es la que tiene que hacer
valer su dignidad a través del pensamiento. Se observa, pues,
un alejamiento del concepto cristiano de la dignidad humana
aun en un pensador cristiano. Esto permite constatar que en
la filosofia moderna existi6 un permanente interés en torno al
concepto de la dignidad.

La persistencia del concepto grecorromano de la
dignidad igualmente se trasluce en dos pensadores del Siglo
de las Luces: Thomas Paine y Friedrich Shiller. El primero
emplea el sentido natural de la dignidad en los Derechos del
hombre (1791), mientras que el segundo lo hace en Sobre la

81 1bid., 210.

64



Tirso Medellin

gracia y la dignidad (1793). Aunque ambos planteamientos son
posteriores al desarrollo kantiano del concepto ilustrado
de la dignidad humana, se abordaran previamente debido a
que siguieron conservando algunos contenidos del concepto
grecorromano. Se abordan en seguida sin obedecer al orden
cronologico de las obras.

El interés de Schiller por la dignidad tiene mas que ver
con el aspecto psicologico que con el filosofico, el politico o
el juridico; desde esta perspectiva, distingue como cualidades
complementarias de la persona a la gracia y a la dignidad,
términos que dan titulo a su pequefo ensayo. Tanto una
como otra son cualidades del caracter de la persona en su
plena manifestacion de humanidad. “Asi como la gracia es la
expresion de un alma bella -escribe-, la dignidad lo es de un
caracter sublime.”” Cuando una persona muestra belleza en
su caracter se dice que tiene gracia; en cambio, cuando hay
sublimidad en ¢€l, se dice que es una persona digna. Pero Shiller
senala que ni una ni otra pueden ser absolutas en la persona.
La gracia y la dignidad son, para decirlo en términos kantianos,
postulados de la razon practica: “Es verdad que al hombre le
ha sido impuesto establecer un todo armoénico y obrar con su
total y plena humanidad. Pero esta belleza de caracter, el fruto
mas maduro de su humanidad, es s6lo una idea a la que él puede
con incesante vigilancia procurar ajustarse, pero que a pesar de

82 Friederich Schiller, “Sobre la gracia y la dignidad” en Sobre
la gracia y la dignidad, Sobre poesia ingenua y poesia sentimental y una
polémica Kant, Schiller, Goethe, Hegel, Barcelona, Icaria, 1985, p. 47.

65



Genealogia de la dignidad

todos los esfuerzos nunca logra alcanzar por entero.” En otras
palabras, la dignidad y la gracia son ideas a las cuales la persona
se acerca mediante el cultivo de su caracter, pero éste nunca
sera plenamente sublime o digno.

Ahora bien, ¢de qué manera se adquieren la gracia
y la dignidad como rasgos de la personalidad? “La gracia
reside... -contintia Shiller- en la libertad de los movimientos
voluntarios; la dignidad, en el dominio de los involuntarios.”*
Por tanto, “en la dignidad se legitima el sujeto como fuerza
independiente; y al domenar la voluntad lo licencioso de los
movimientos involuntarios, pone de manifiesto que no hace mas
que admitir la libertad de los voluntarios.” Asi, al contrario
de la concepcion cristiana desarrollada en el pensamiento
de Tomas de Aquino, la dignidad no tiene un fundamento
ontologico. De hecho, el interés de Shiller esta en desentranar
la conformacion de la dignidad en la psique de la persona, no
en su esencia o naturaleza. Por tal razon, profundiza en el
concepto grecorromano de la dignidad mediante el analisis
de su constitucion como parte de la personalidad y no de la
persona como ente abstracto y genérico. El modo de tratar la
psicologia de la persona tiene, sin embargo, una clara influencia
clasica.®® Para mostrar esto, baste decir que Shiller insiste en el
dominio del instinto mediante la razon. Pero aun si su analisis

83 Id.
84 Ibid., p. 55.
85 Ibid., p. 58.

86 Michael Rosen da una buena explicacion del contexto y el ambiente
en el que Shiller escribe esta obra. Michael Rosen, Dignidad: Su historia y
significado, México, Trillas, 2015, pp. 44ss.

66



Tirso Medellin

psicologico continta en el discurso de la psicologia clasica
previo al desarrollo de ésta como ciencia en los siglos XIX y XX,
su enfoque es original porque busca explicar el lado interno de
la dignidad humana, en lugar de su lado externo, su aspecto
psicologico antes que su aspecto antropologico u ontologico.
Por ello es posible decir que Shiller profundiza en el concepto
grecorromano de la dignidad humana, explora la dimension
emocional de la dignidad, aun si es bajo categorias clasicas.

Para atraerse la estimacion de un sentimiento noble,
la cual puede serle procurada por un origen moral, la
inclinacion debe en todo momento aliarse a la dignidad.
Por eso el amante exige dignidad del objeto de su pasion.
Solo la dignidad puede garantizarle que no ha sido la
necesidad lo que impulso hacia €, sino que lo eligio la
libertad; que no se le desed como cosa, sino que se le
estimo como persona.”’

Finalmente, Shiller encuentra la dignidad en el control
de las pasiones mediante la razon y, por consecuencia, en la
manifestacion de una verdadera libertad de la persona que
no esta sujeta a la mera determinacion mediante los instintos
y las pasiones. Algo que carece de libertad, un animal que se
mueve impelido por los instintos y los deseos sin posibilidad
de controlarlos voluntariamente, es decir, mediante la razon, es
para Shiller una cosa, no una persona. La alusion a la filosofia
kantiana es evidente, pero, debido al enfoque psicologico,

87 Loc. cit., p. 57.

67



Genealogia de la dignidad

Shiller no afirma la universalidad de la dignidad humana, como
lo hace Kant. De nuevo, como en la antigtiedad y a diferencia
de la concepcion cristiana, la dignidad no es inherente. “Si
el fuerte quiere ser amado, debera suavizar con la gracia su
superioridad. Si el débil quiere que se le respete, debera apoyar
con la dignidad su impotencia.”®* Como se ve en esta tltima
idea, en la realidad no hay algo asi como un respeto universal
y absoluto a toda persona. El respeto, es cierto, es una actitud
derivada de la dignidad personal, una actitud que, como se vera
en el siguiente capitulo, es correlativa a la dignidad humana;
no obstante, desde la perspectiva de las relaciones humanas,
el respeto se gana y se pierde, se hace valer o no se hace valer.
La dignidad que obliga al respeto de los otros hacia la propia
persona no es una propiedad de ésta, sino una cualidad que se
desarrolla a través de las acciones.

Por su parte, como revolucionario republicano que
participé en la guerra de Independencia de los Estados
Unidos y en la asamblea constituyente durante la Revolucion
francesa, Thomas Paine se pronuncia sobre la dignidad desde
una perspectiva muy distinta a las de Hobbes, Pascal o Shiller,
aunque, como ellos, asume el concepto grecorromano de la
dignidad antes que el cristiano. Es probable, por otra parte, que
desconociera la formulacion kantiana sobre la dignidad, debido
a que fueron contemporaneos, y Paine era mas un pensador
panfletario que un filosofo, mas un politico que un cientifico.

La superioridad del ser humano en la que radica su
dignidad no parece ser para Paine una cuestion de orden

88 Id.

68



Tirso Medellin

ontologico y religioso; se trata mas bien de una superioridad
que tiene su asiento en la impresion psicologica antes que en
el orden cosmologico de la creacion. “Cuando contemplo la
natural dignidad del hombre -escribe-; cuando siento el honor
y la felicidad de su caracter, me pongo irritado por el intento de
gobernar a la humanidad a través de la fuerza y el fraude, como
si todos los hombres fueran truhanes y tontos”* La dignidad
del hombre no es pues algo que se demuestra, sino algo que se
siente. El sentimiento de la propia dignidad es el fundamento
y origen de la dignidad de la persona. Pero Paine no limita
este sentimiento a la propia persona, sino que lo extiende a
la humanidad en general. La diferencia con la argumentacion
escolastica es evidente: para Paine no hace falta demostrar la
dignidad humana, no es una cuestion de racionalidad, sino una
cuestion de sentimiento y de conciencia de ese sentimiento. Sin
dudad, este giro discursivo se debe, por un lado, a la intencion
polémica de los escritos de Paine, pero también a una nueva
perspectiva que pone en el centro la individualidad -perspectiva
que comparten los ilustrados y, mas adelante, los romanticos.

Ahora bien, si la dignidad no tiene un fundamento
trascendente, entonces tiene su asiento, por un lado, en la
personalidad y, por el otro, en la sociedad. Paine dirigio su critica
a la monarquia y al antiguo régimen estamental que distinguia
a las personas por el linaje y el titulo. Ese antiguo régimen
atentaba contra los derechos naturales de la humanidad, los

89 Thomas Paine, “Rights of Man”, en Rights of Man, Common Sense
and Other Political Writings, Great Britain, Oxford University Press, 1995,
p. 121.

69



Genealogia de la dignidad

cuales “pertenecen al hombre por derecho de su existencia”.®
De los derechos naturales y el contrato social, Paine deduce,
como lo hicieron Locke y Rousseau, la libertad y la igualdad:
por naturaleza los seres humanos son libres, por el contrato
los ciudadanos se asumen como iguales. Los titulos nobiliarios,
en la medida en que establecen diferencias antinaturales en las
personas, carecen por consiguiente de fundamento. “Los titulos
no son sino apodos, y todo apodo es un titulo”, dice Paine; y no
solo son apodos, ademas son una fuente de degradacion de la
misma persona: “la cosa [el titulo] es perfectamente inofensiva
en si misma, pero crea una especie de afectacion en el caracter
humano que lo degrada; en cosas que son importantes, reduce
al hombre a un hombrecito, y lo hace pasar como mujer en
aquellas que son irrelevantes. Habla de su lindo liston azul

COmo una nina, y ensena su nueva jarretera cComo un nino.™

Thomas Paine pensaba que la dignidad debia tener un
nuevo fundamento en las repablicas modernas que entonces
comenzaban a conformarse. El fundamento de la dignidad no
es la tradicion ni la costumbre, sino la grandeza del caracter
de cada individuo. La dignidad humana se funda asi en las
cualidades singulares de la persona, lo que recuerda aquella
concepcion de la dignidad de los filosofos griegos y romanos,
aunque, a diferencia de éstos, Paine supone la natural libertad

90 Ibid., p. 119.

91 Ibid., p. 131. Como advierte el editor, el liston azul es el simbolo
de la Orden de la Jarretera, la orden de caballeria mas importante de Gran
Bretafa. Aun hoy las ceremonias de esta Orden se celebran con gran pompa
y son objeto de gran atencién de los medios de espectaculos, lo que refrenda
el sarcasmo de Paine.

70



Tirso Medellin

e igualdad de todos los seres humanos, no solo las de los
ciudadanos de la nacion.

Los patriotas de Francia -afirma- han descubierto en
buen momento que el rango y la dignidad en sociedad
deben tener unnuevo fundamento. El viejo ha terminado
por caer. Ahora debe tomar el fundamento sustancial
del caracter, en vez del quimérico fundamento del
titulo; y ellos han traido sus titulos al altar y han hecho
con ellos una pira a la Razon.”

Este rechazo de los titulos nobiliarios como signos de
la dignidad se sustenta sobre la igualdad. Pese a que la relacion
entre estos dos valores ya habia sido planteada en el concepto
cristiano, hasta el siglo XVIII finalmente se plasmo en la
abolicion de un régimen que en los hechos resultaba contrario
a ellos. Todos los hombres son iguales, solo que esta dignidad
e igualdad de los seres humanos qued6 durante la baja Edad
Media en mera abstraccion y flatus vocis. Evidente muestra
de ello fue la division social en estamentos y las grandes
prerrogativas de los sefiores feudales. En tanto partidario de
las revoluciones burguesas, Thomas Paine afirmo, quizas sin
mucha conciencia del alcance teorico de su planteamiento, que
la dignidad tenia que fundarse, no en una mera idea, tampoco
en los titulos, sino en el caracter de las personas. Paine entiende
por dignidad el honor, y en este sentido sigue apegado al
concepto grecorromano, pero ese honor lo intenta asentar
sobre la base de la ignaldad social a través de la eliminacion de
los titulos nobiliarios. De hecho, el ataque de Paine pareciera

92 Ibid., p. 133.

71



Genealogia de la dignidad

ser el eco lejano de los primeros cuestionamientos de sofistas
como Licofron al sistema de honores de la polis.®* Su motivo
era politico, como muy probablemente también lo fue el de
los sofistas. Por esto mismo, estaba fuera del interés de Paine
dar cuenta del sentido ético de la dignidad. La perspectiva de
Shiller fue sobre todo estética, la de Paine, politica. El mérito
de abordar la dignidad humana en la dimension ética fue, en

cambio, de Kant.

93 Ver infra 1.1.

72



Tirso Medellin

EL DESARROLLO DEL CONCEPTO ILUSTRADO DE LA
DIGNIDAD EN LA ETICA KANTIANA

IMMANUEL KANT ESCRIBIO la Fundamentacion de la metafisica de
las costumbres en 1785, libro en que desarrollo el concepto de
la dignidad humana que posteriormente fue adoptado por
numerosos pensadores. No obstante, esta cuestion estuvo
presente en ¢l desde mucho antes. Ya desde Observaciones
sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime, escrito en 1763, se habia
expresado sobre “el sentimiento de la belleza y la dignidad de
la naturaleza humana”** Segtin Paul Arthur Schilpp, “Kant,
como joven pietista, habia sido formado en la idea del valor
inherente a todo ser humano”,** de modo que, como se evidencia
en cada una de las etapas de la filosofia kantiana, el concepto
de la dignidad humana siempre estuvo presente para él. En las
Lecciones de ética, libro que recoge los cursos impartidos por ¢l en
la década anterior al periodo critico, hizo constantes alusiones
al problema de la dignidad e incluso expreso ya con total
claridad los contenidos esenciales del concepto ilustrado.

No obstante, fue hasta la Fundamentacion que Kant logro
construir sistematicamente el valor de la dignidad dentro de
su sistema ético. En esta obra se encuentra la construccion
del concepto que tanto influjo ha tenido en los dos ultimos
siglos, tanto en filosofia como en derecho, y quizas no sea

94 Immanuel Kant, Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo
sublime, trad. Dulce Maria Granja Castro, México, FCE, 2004, Ak. II, 217.
95 Paul Arthur Schilpp, La ética precritica de Kant, México, Instituto de

Investigaciones Filoséficas/UNAM, 1997, p. 77.

73



Genealogia de la dignidad

exagerado decir que fue el primero en crear un sistema ético
en el que la dignidad constituye uno de los fundamentos del
comportamiento moral.

En las obras éticas del periodo critico, Kant pretende
establecer una fundamentacion tltima, es decir, necesaria y
universal de la moral. La filosofia moral de los pensadores de los
siglos XVII y XVIII que rechazaron la metafisica aristotélico-
tomista se habia caracterizado por presentar dos posiciones:
una, la racionalista, que continuaba fundandose en nociones
metafisicas como la de Dios (Descartes, Leibniz, Spinoza,
Wolff); la otra, la empirista, que se fundaba en la identificacion
de sentimientos primarios (Shaftesbury, Hutcheson, Hume,
Smith). Kant rechaza las primeras por su dogmatismo y a
las segundas por su ineludible contingencia. Con la Critica de
la razon pura (1781) Kant habia tomado distancia del “sueno
dogmatico de la razén” que caracterizaba a la metafisica de
los racionalistas, pero también lo habia hecho respecto del
amenazante escepticismo derivado empirismo de Hume.
Segun Kant, la Critica de la razon pura habia demostrado como
son posibles las matematicas y la fisica como ciencias, pero a la
vez habia abierto el camino para una metafisica que ya no seria
dogmatica. La metafisica, concebida por Kant como filosofia
especulativa y sistema de la razon pura, se divide en metafisica
de la naturaleza y metafisica de las costumbres: “la metafisica
de las costumbres es propiamente la moral pura, en la que no se
pone por fundamento ninguna antropologia (ninguna condicion
empirica)”.* Asi pues, en esta metafisica de las costumbres,

96 Immanuel Kant, Critica de la razén pura, traduccion de Mario

74



Tirso Medellin

pretendia establecer los fundamentos universales y necesarios
de la ética a partir de una critica de la razon practica, lo cual
suponia prescindir momentaneamente de las condiciones
empiricas en el comportamiento moral.

Kant pensaba que tal fundamento necesario y universal
de la moral no puede encontrarse en la experiencia debido
a que todo lo que proviene de la experiencia es contingente.
La necesidad y la universalidad de los conocimientos sobre
la naturaleza, segtin habia demostrado en la primera Critica,
provienen del entendimiento. En el ambito de la practica no es
el entendimiento el que provee los conocimientos, sino la razon
pura practica.” Por esta razon, “la moral toda, que necesita
de la antropologia para su aplicacion a los hombres, habra de
exponerse por completo primero independientemente de ésta,
como filosofia pura, es decir, como metafisica”.** Pero ademas, la

Caimi, México, FCE, 2011, Ak. IV, B869.

97 Esta conclusion solo la formula Kant hasta la Critica de la razon
prdctica: “como en todos los preceptos de la razén pura préctica se trata sélo
de la determinacién de la voluntad, y no de las condiciones naturales (de la
facultad préctica) parala ejecucion de su fin, los conceptos practicos a priori
enrelacion con el principio supremo delalibertad devienen inmediatamente
conocimientos y no necesitan esperar las intuiciones para tener significado,
y ello por la importante razén de que ellos mismos producen la realidad de
aquello a lo que se refieren (la intencion de la voluntad), lo cual no sucede
de ningin modo con los conceptos tedricos”. Immanuel Kant, Critica de la
razén prdctica, traduccion, estudio introductorio, notas e indice analitico
por Dulce Marfa Granja Castro, México, UAM/Miguel Angel Porrtia, 2001,
Ak. 'V, 66.

98 Immanuel Kant, Fundamentacion de la metafisica de las costumbres,
México, Porrua, 2000, p. 33.

75



Genealogia de la dignidad

causalidad que es objeto del conocimiento cientifico por cuanto
ocurre segun las leyes de la naturaleza, es una causalidad en la
que no es posible la libertad humana. El conocimiento de los
procesos fisiologicos y biologicos no nos permite entender la
moralidad, pues tal perspectiva no toma en consideracion el
ambito de la libertad humana.”

Pues bien, la ética kantiana se asienta sobre el analisis
de la razon practica y sobre la idea de la libertad como hechos
evidentes por si mismos."® Pero justo por la ineludible realidad
de que el ser humano es un ser racional y libre en la practica,
es posible asumir su moralidad. En realidad, Kant no se separa
en este punto de la filosofia clasica, en la que el agente moral
es tal también por su facultad racional y su aptitud para la
libertad practica. Solo que a diferencia de los filosofos que
le precedieron, Kant asume tal racionalidad y tal libertad
independientemente de cualquier ente trascendente e intenta
explicar el comportamiento moral solo a través de los conceptos
puros de la razon practica y de la libertad. La racionalidad
practica implica tanto la libertad como la moralidad. Se trata,
para Kant, de mostrar como es esto posible.

Ahora bien, que el hombre sea libre porque es racional
implica dos ideas en la filosofia kantiana: por un lado, que la

99 Cfr. Francisco Contreras Peldez, “La libertad en el pensamiento
de Kant’, en Gregorio Peces-Barba, Historia de los derechos fundamentales,
tomo II, Siglo XVIII, vol. II, La filosofia de los derechos humanos, Madrid,
Dykinson/Instituto de Derechos Humanos Bartolomé de las Casas
Universidad Carlos III de Madrid, 2001, pp. 500, 505-506.

100 Cfr.Immanuel Kant, Critica de la razén prdctica, Ak. V, 31. Francisco
Contreras Peldez, loc. cit., pp. 503-504.

76



Tirso Medellin

razon determina la voluntad™ 'y, por el otro, que el ser humano
pertenece, por decirlo de alguna manera, a dos mundos,
al mundo fenoménico (el de la experiencia) y al mundo
nouménico (el inteligible). Esta ultima no significa que existan
dos mundos a manera del platonismo o que a la manera del
cartesianismo el ser humano sea dos sustancias (una racional
y, otra, material), mas bien significa que hay dos posibles
perspectivas desde las cuales se puede considerar a los seres
humanos, dos perspectivas que pareciera que son dos mundos
y que, en cierto sentido, lo son: el mundo natural y el mundo
inteligible. Para Kant no hay libertad en el mundo natural,
pues éste es un mundo que se rige por las leyes de la naturaleza
que son ineludibles y por las cuales estamos determinados
en nuestras acciones; en cambio, en el mundo inteligible si
es posible la libertad. A través de la razon practica es que el
hombre puede unir ambos mundos al determinar por su propia
libertad, originada en la razon, a la voluntad. La intencion de
Kant es, por tanto, explicar como ocurre tal determinacion de
la voluntad por la razon practica, conservando la libertad a la
vez que estableciendo principios universales y necesarios de
la accion, principios que son vinculantes para la voluntad y en
los cuales se asienta la moralidad.

101 “La facultad de desear, cuyo fundamento interno de determinacion
-y, por tanto, el albedrio mismo- se encuentra en la razén del sujeto, se llama
voluntad. Por consiguiente, la voluntad es la facultad de desear, considerada,
no tanto en relacién con la accién (como arbitrio), sino mas bien en relacion
con el fundamento de determinacién del arbitrio a la accién”. Immanuel
Kant, Metafisica de las costumbres, traduccién y notas de Adela Cortina y
Jestis Conill, Madrid, Tecnos, 2008, p. 16, Ak., VI, 213.

77



Genealogia de la dignidad

El lazo entre la razon practica y la voluntad es,
paradojicamente, el deber."? Enaparienciaeste lazo es paradojico
porque procede de la libertad, y se esta tentado a pensar que
la libertad y el deber son contradictorios. Esto quedara claro
mas adelante. Por lo pronto, baste con senalar esta relacion
para comprender por qué se considera que la ética kantiana es
deontologica, esto es, una ética de los deberes y no de los fines
(teleologica) o de la basqueda de la felicidad (eudemonista).
En todo caso, Kant considera que la razon se representa ciertos
principios practicos que, al aplicarse a la voluntad y regir las
acciones, se manifiestan como deberes.

Surge entonces el problema metodologico de como hacer
el analisis de tales deberes. De nuevo, aqui hay que volver al
punto de partida ya mencionado de la filosofia pura, es decir, en
términos kantianos, del analisis trascendental. El analisis de los
deberes y principios practicos concretos, bajo una perspectiva
antropologica, no permite llegar a un fundamento universal y
necesario de los deberes, porque el contenido o materia de la
norma, sobre el que se asienta dicha perspectiva, es subjetivo.
Por ello, “una accion hecha por deber tiene su valor moral, no
en el proposito que por medio de ella se quiere alcanzar, sino en
la maxima por la cual ha sido resuelta; no depende, pues, de la
realidad del objeto de la accion, sino meramente del principio

102 “La conciencia de una sumision libre de la voluntad a la ley, pero
unida con una coercién inevitable ejercida sobre todas las inclinaciones, pero
solo mediante la propia razdn, es el respeto a la ley... La accién que segin
esta ley, con exclusion de todos los fundamentos determinantes que derivan
de la inclinacidn, es objetivamente practica, se llama deber”. Immanuel Kant,
Critica de la razon prdctica, Ak. V, 79.

78



Tirso Medellin

del querer, segin el cual ha sucedido la accion, prescindiendo
de todos los objetos de la facultad de desear.™

Asi, pues, el fundamento objetivo no puede estar en el
contenido de la norma, sino en la forma, esto es, en la manera en
que los principios practicos pueden aplicarse a la experiencia
y, por ello, ser vinculantes para un ser moral. Pero justo porque
tales principios no proceden de la experiencia tendran que ser
principios a priori, y puesto que esos principios ademas no se
establecen por el mero analisis de algo que nos es dado, son
sintéticos y agregan algo a la experiencia.' Asi, por ejemplo, no
se puede llegar a través de la mera experiencia al imperativo “no
mataras” como una ley necesaria y universal. Una ley semejante,
con tal contenido, no puede ser por ello a priori a pesar de
que sea sintética. Tiene que haber, piensa Kant, un principio
sintético a priori, pues s6lo un principio semejante puede ser el
fundamento objetivo para la determinacion de la voluntad por
la razon practica. Tal principio es el imperativo categorico.

Por consiguiente, hay que considerar como fundamenta
Kant el imperativo categorico para finalmente exponer las
consecuencias de tal fundamentacion para el concepto de la
dignidad humana y en el desarrollo de la argumentacion se
comprendera en qué consiste tal imperativo. Kant senala en la
Fundamentacion que el imperativo categorico es uno, pero que

103 Immanuel Kant, Fundamentacion de la metafisica de las
costumbres, p. 25.

104 Cfr. Immanuel Kant, Critica de la razén pura, B10 ss. y Critica de la
razon prdctica, Ak. V, 31.

79



Genealogia de la dignidad

puede expresarse de diversas formas.”> En ese mismo texto
Kant presenta tres maneras de formularlo. Cada una de ellas
posee una funcion y sirve para desarrollar la fundamentacion
del imperativo categorico.'* Las tres etapas que corresponden
con las tres formulaciones son las siguientes: 1) donde se
muestra la condicion apodictica del imperativo categorico y
su aplicacion a los deberes, lo cual concierne, segain Kant, a la
forma; 2) donde se fundamenta el imperativo categorico por
un fin apodictico, lo que concierne a la materia del imperativo;
3) donde se fundamenta la obligatoriedad apodictica del
imperativo categorico, lo que consiste en la “determinacion
integral” o sistema de las maximas.

105 Immanuel Kant, Fundamentacion de la metafisica de las costumbres,
p- 49; John Rawls, Lecciones sobre la historia de la filosofia moral, Barcelona,
Paidos, 2001, pp. 199ss.; Christine Korsgaard, “La férmula de humanidad en
Kant”, en La creacion del reino de los fines, México, UNAM/Coordinacién de
Difusién Cultural, Direccién General de Publicaciones y Fomento Editorial,
2011, p. 221.

106 Christine Korsgaard, loc. cit., p. 222.

80



Tirso Medellin

La condicion formal del imperativo categorico

Kant distingue distintos tipos de principios practicos o normas.
El imperativo categorico pertenece a uno de esos tipos por el
simple hecho de ser un principio practico y determinar como tal
ala voluntad. Las normas varian segin el sentido o la finalidad
practica. Asi, si la actividad tiene un fin productivo como el de
pescar, es preciso seguir ciertas reglas en el uso de la cana o de la
red para poder realizar la pesca (a las reglas Kant les da también
el nombre de imperativos técnicos); si la actividad tiene, por
otro lado, la finalidad de conseguir la satisfaccion del deseo de
felicidad de una persona o de un grupo de personas, entonces
la norma se denomina consejo (o imperativo pragmatico) y se
aconseja, por ejemplo, como tratar a los invitados a una fiesta
para conseguir el disfrute y el placer del grupo; finalmente, si
la norma es ineludible recibe el nombre de mandato (o ley) de
la moralidad y entonces se tiene una ley moral que de manera
absoluta prohibe el robo."” Esta claro que tanto las reglas como
los consejos pueden no cumplirse, en cuyo caso solo se fracasara
en la consecucion del fin, pero el mandato moral es obligatorio
y no se dirige a un fin ulterior, por lo cual, su infraccion implica

una falta ética.

Por otra parte, los mandatos de la moralidad se
distinguen, en cuanto principios practicos, en maximas y en
leyes practicas. Estos principios “Son subjetivos 0 maximas
si la condicion es considerada por el sujeto como valida solo
para su voluntad; en cambio, son objetivos o leyes practicas si

107 Immanuel Kant, Fundamentacion de la metafisica de las
costumbres, p. 36.

81



Genealogia de la dignidad

la condicion es reconocida como objetiva, es decir, valida para
la voluntad de todo ser racional.”* Esta ultima distincion es
importante porque hay normas que solo valen para un sujeto
singular, mientras que hay otras que valen para todo sujeto
racional® La maxima incorpora condiciones subjetivas
vinculadas a las condiciones empiricas de tal o cual sujeto, por
ejemplo, asistir a la iglesia todos los domingos, guardar ayuno
ciertos dias del ano, etc. En cambio, la ley es objetiva y, por ello,
tiene la misma obligatoriedad con independencia del sujeto. Se
comprende entonces por qué Kant intenta demostrar como son
posibles las leyes morales.

Queda claro que ni las reglas ni los consejos pueden
ser universales o necesarios. En cada época y en cada
cultura han existido reglas y consejos que desaparecieron
0 generaron otros nuevos. Por tanto, es claro que ni son
necesarios ni son universales. En términos kantianos, tales
mandatos son asertoricos, es decir, relativos a hechos, y por
ello reciben el nombre de imperativos hipotéticos. El fin de
tales imperativos es la utilidad en general, es decir, el placer,

108 Immanuel Kant, Critica de la razon prdctica, Ak. V, 19;
Fundamentacién de la metafisica de las costumbres, p. 39, n.7.

109 Al respecto dice Kant: “un principio que se funda solamente en la
condicion subjetiva dela receptibilidad de un placer o un desplacer (condicién
que sélo puede ser conocida empiricamente y que no puede ser valida de
modo igual para todos los seres racionales), puede servir ciertamente como
maxima para el sujeto que la posee, pero no como ley (porque le falta la
necesidad objetiva que debe ser conocida a priori), asi que tal principio no
puede proporcionar nunca una ley practica’. Critica de la razén prdctica, Ak.
V, 21-22.

82



Tirso Medellin

el triunfo, la felicidad; pero en este campo de nuevo surge
el problema de que lo placentero para uno no es placentero
para otro, lo que produce felicidad en algunos no lo hace en
otros, de modo que los imperativos hipotéticos tienen un
caracter contingente y por ello no pueden ser el fundamento
de una moral necesaria y universal.

Kant se propone concebir una norma practica que
sea apodictica y que sea universal. Pero si se quiere que esa
norma cumpla con dichas condiciones, habra que prescindir
de cualquier contenido concreto, por tanto, sera formal y
abstracta. Esto significa que la norma practica universal solo
manda sobre la necesidad de que lamaxima se conforme alaley
y, por consiguiente, de que, siendo subjetiva como maxima, se
torne formalmente objetiva como ley."* Una norma semejante
es lo que Kant llama imperativo categorico, el cual se expresa
de la siguiente manera en su primera formulacion: “obra segtin
una maxima tal que puedas querer al mismo tiempo que se

torne ley universal”.

De inmediato puede surgir la cuestion de cual es el
sentido de una norma que carezca de todo contenido y que solo
mande seguir una forma. En principio, el imperativo categorico
permite, segtn Kant, determinar los deberes como leyes

110 “Pues como el imperativo, aparte de la ley, no contiene mds que
la necesidad de la maxima de conformarse con esa ley, y la ley, empero,
no contiene ninguna condicién a que esté limitada, no queda, pues, nada
mas que la universalidad de una ley en general, a la que ha de conformarse
la maxima de la accién, y esa conformidad es lo tnico que el imperativo
representa propiamente como necesario” Immanuel Kant, Fundamentacion
de la metafisica de las costumbres, p. 39; Critica de la razén prdctica, Ak. V, 31.

83



Genealogia de la dignidad

objetivas; pero ademas no impide que adquiere algtin contenido.
El contenido, sin embargo, tiene que ser dado por la experiencia,
y una vez que ocurre esto, es posible aplicar a tal contenido la
formula del imperativo categorico. La aplicacion del imperativo
para determinar las maximas como leyes y como deberes
recibe el nombre de procedimiento o prueba del imperativo
categorico. En todo caso, atender al imperativo implica seguir
un procedimiento, que es el de probar si la maxima, que posee
un contenido concreto, podria ser una ley universal.

Solo se tomara uno de los ejemplos con los que Kant
muestra la operacion del imperativo. Kant supone una persona
que se encuentra en grandes carencias y solicita un préstamo.
Sabe, no obstante, que el préstamo que reciba no lo podra pagar.
Su maxima sera la siguiente: “cuando me crea estar apurado de
dinero, tomaré¢ a préstamo y prometeré el pago, aun cuando
sé que no lo voy a verificar nunca”."* Este principio quizas sea
concorde con el bienestar personal pues sacara a la persona de
la condicion de penuria en la que se encuentra. Pero se pregunta
Kant: “tes licito?” Para saber si esta maxima es licita en el
mundo moral, se tendra que aplicar la prueba del imperativo
categorico y entonces preguntarse sila maxima de la accion que
puede ser, en este caso, “hacer promesas que no cumpliras” o
“no pagar las deudas”, podria convertirse en una ley universal
de la naturaleza. Una vez que se hace la prueba, el resultado,
piensa Kant, sera que nos daremos cuenta de que la maxima
es contradictoria cuando se intenta hacerla una ley universal,

111 Immanuel Kant, Fundamentaciéon de la metafisica de las
costumbres, p. 40.

84



Tirso Medellin

pues “la universalidad de una ley que diga que quien crea estar
apurado puede prometer lo que se le ocurra proponiéndose no
cumplirlo, haria imposible la promesa misma y el fin que con
ella pueda obtenerse™."> En este caso, es evidente que la maxima
de la accion no podria convertirse en ley universal, pues si todos
actuaran segun dicha ley ni siquiera tendria sentido prometer
algo ya que todos sabrian que se trata de promesas falsas. La
maxima se revela contradictoria una vez que se ha aplicado la
prueba o test del imperativo categorico.

Asi, la primera forma que adquiere el imperativo
categorico solo indica que para que la ley moral sea verdadera
ley tiene que ser universal; la tinica manera de que sea universal
es que se aplique siempre; y como se aplica siempre, es necesaria.
Ahora bien, una ley semejante no puede ser contradictoria
formalmente; por tanto, si no resulta contradictoria entonces es
valida. Una maxima que resista el procedimiento del imperativo
categorico no puede ser contradictoria, pero ademas es
necesaria y universal. Como Kant ademas define el deber como
“la necesidad de una accion por respeto a la ley”, la maxima no
solo se convierte en una ley objetiva, sino también en un deber.

Aunque no se profundice en la division kantiana de
los deberes, es necesario decir algo al respecto. Segtin Kant,
hay dos tipos de deberes: deberes estrictos y deberes amplios.
Los deberes estrictos son ineludibles porque suponen una
contradiccion en el pensamiento cuando se aplica la prueba
del imperativo. Los deberes amplios no son contradictorios al

112 Id.

85



Genealogia de la dignidad

pensarlos, pero son contradictorios con la voluntad cuando se
aplica la prueba. Por otro lado, los deberes pueden ser para con
uno mismo o para con los demas, de modo que se pueden dividir
en: deberes estrictos para con uno mismo, deberes estrictos para
con los demas, deberes amplios para con uno mismo, deberes
amplios para con los demas. El ejemplo que se describio arriba
sobre las promesas caeria dentro de los deberes estrictos para
con los demas, pues, en primer lugar, es estricto en la medida
en que la maxima de prometer falsamente el pago de una deuda
seria contradictoria incluso por solo pensarlo, y, en segundo
lugar, seria para con los demas puesto que refiere a una accion
que afecta a terceros.

Hasta aqui, Kant so6lo ha mostrado la forma que deberia
tener una ley practica universal y necesaria y la manera
en que se aplicaria como deber, es decir, la manera en que
tendria una forma de obligatoriedad. El sentido de la primera
formulacion del imperativo categorico es mostrar como es que
el imperativo categorico es un deber objetivo. Sin embargo, no
ha demostrado a priori que tal imperativo existe ni el modo en

que obliga a la persona.'?

113 La conclusion de esta primera etapa la expresa el mismo Kant como
sigue: “Asi, pues, hemos llegado, por lo menos, a este resultado: que, si el
deber es un concepto que debe contener significacion y legislacion real sobre
nuestras acciones, no puede expresarse mas que en imperativos categdricosy
de ningtin modo en imperativos hipotéticos. También tenemos -y no es poco—
expuesto claramente y determinadamente, para cualquier uso, el contenido
del imperativo categdrico que debiera encerrar el principio de todo deber
—si tal hubiere-. Pero no hemos llegado atn al punto de poder demostrar a
priori que tal imperativo existe, que hay una ley practica que manda por si,
absolutamente y sin ningun resorte impulsivo, y que la obediencia a esa ley

86



Tirso Medellin

La condicion material del imperativo categorico

Como toda accion tiene una finalidad, Kant considera
el imperativo desde la perspectiva de los fines. Desde tal
perspectiva surge una nueva formulacion del imperativo
categorico, la cual se dirige a fundamentar su existencia, pues
no basta la forma del imperativo, es decir, el modo necesario de
aplicarlo, sino que debe tener un cierto contenido y, justamente,
el contenido de lasnormas practicases el fin. Siel fin es necesario
y existe por si mismo, entonces la norma tiene que existir como
consecuencia. Por consiguiente, hay que considerar a qué tipo
de fines se dirige el imperativo categorico.

Una vez mas, lo determinante es la necesidad. Los
imperativos hipotéticos son mandatos para fines contingentes;
en cambio, el imperativo categorico solo puede fundarse en
un fin necesario, esto es, en algo que sea un fin en si mismo y
en consecuencia sea absoluto: “suponiendo -dice Kant- que
haya algo cuya existencia en si misma posea un valor absoluto,
algo que, como fin en si mismo, pueda ser fundamento de
determinadas leyes, entonces en ello y solo en ello estaria el
fundamento de un posible imperativo categorico, es decir, de la
ley practica”.!

De acuerdo con Kant, algo que es un fin en si mismo es
algo que posee un valor absoluto. Y si se pregunta ¢qué podria
ser un fin en si mismo?, Kant considera que no podria ser
aquello que determinan las “inclinaciones”, es decir, los deseos,

es deber” Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, p. 42.

114 Ibid., p. 44.

87



Genealogia de la dignidad

pues de nueva cuenta se caeria en que para algunos es un fin en
si mismo el ejercicio, para otros el enriquecimiento, para otros
mas cierto tipo de placer, etc. Los deseos determinan ciertos
fines, pero no aquello que es fin por si mismo, sino para algo
mas. {Qué valdria un gimnasio si no se desea ejercitarse?, ¢qué
valor tendria el ejercicio si no se deseara una buena condicion
fisica?, y asi sucesivamente. Lo mismo ocurre para todos los
objetos materiales e incluso, en la consideracion de Kant, los
animales no racionales. Un borrego solo tiene para el pastor un
fin relativo, pues no vale mas que en la medida en que pueda
intercambiarlo, venderlo o comerlo. En pocas palabras, los
seres no racionales son todos parcial o relativamente fines, lo
que quiere decir que siempre cabe utilizarlos como medios para
algo mas, para un fin ulterior. Los fines que a la vez pueden ser
medios no son fines en sentido absoluto y, puesto que son objeto
de uso 0 medios para algo mas, dice Kant, “se llaman cosas”."'s

Ahora bien, algo que es un fin en si mismo es algo que
posee un valor absoluto. (Qué seres entonces son fines en si
mismos? Kant responde que los seres racionales, esto es, las
personas: “los seres racionales llamanse personas porque su
naturaleza los distingue ya como fines en si mismos, como
algo que no puede ser usado meramente como medio, y, por
tanto, limita en ese sentido todo capricho (y es un objeto de

respeto)”.e
115 Cosa, del latin causa.
116 Immanuel Kant, Fundamentaciéon de la metafisica de las

costumbres, p. 44.

88



Tirso Medellin

No obstante, con esto no se ha explicado nada todavia,
pues solo se apela a una mera intuicion, la de que los seres
racionales son fines en si mismos. Cabe preguntar, ¢por qué es
asi?, ¢por qué la racionalidad determina que un ser sea fin en si
mismo? En cierto modo, la respuesta es simple: el ser racional es
un fin en si mismo porque ¢l se representa a si mismo como un
fin. Los animales no racionales no pueden ser fines en si mismo
porque, al no fijarse consciente y racionalmente objetivos y
fines, no se conciben a si mismos como tales.!” En cambio, las
personas no se conciben a si mismas como medios o como cosas,
sino que se representan a las cosas como medios para satisfacer
sus deseos personales. Solo los seres racionales acttian conforme
a fines, pero ademas el fin frente al que todos los otros fines
pueden convertirse en medios es la propia persona.

Sin embargo, planteada de este modo, la respuesta es
subjetiva, ya que cada ser racional comprende que en su caso
singular ¢l se considera a si mismo como un fin absoluto. Todos
los otros seres valdrian para ¢l como medios, pero, sobre todo,
¢l igualmente valdria para otros seres racionales como medio,
de modo que el principio del valor absoluto de la persona seria
solo subjetivo y esto no conduciria a un “principio practico
supremo” como el que Kant intenta fundamentar.

Para que sea objetivo el principio del valor absoluto
tiene que ser extensivo a todo ser racional. Este paso tampoco
es dificil, pues si un ser racional es capaz de representarse
su existencia como un fin en si mismo, no habria por qué no

117 Christine Korsgaard, “La férmula de la humanidad de Kant”, en op.
cit., p. 227.

89



Genealogia de la dignidad

concluir que todos los otros seres racionales se representan su
propia existencia como un fin en si. Pero si, entonces, no es solo
un ser racional el que se representa de tal modo su existencia,
sino todos los seres racionales por igual, entonces el principio
deja de ser subjetivo para alcanzar objetividad. El fundamento
de este principio, dice Kant, es el siguiente: “la naturaleza
racional existe como fin en si mismo” o, expresado de otra

manera, la humanidad existe como fin en si misma.

Finalmente, Kant expresa la segunda formulacion del
imperativo categorico: “obra de tal modo que uses la humanidad,
tanto en tu persona como en la persona de cualquier otro,
siempre como un fin al mismo tiempo y nunca solamente como
un medio”. Del mismo modo que la primera formulacion del
imperativo categorico, esta segunda también funciona comouna
prueba a la que se le puede denominar “prueba de la dignidad™.
En ella esta contenida la definicion que mas adelante da Kant
del concepto de la dignidad, a saber, la idea de que algo que es
un fin en si mismo posee valor absoluto y, por tanto, es digno 'y
merece respeto.

De este modo, queda demostrada la existencia a priori
del imperativo categorico, pues por la mera racionalidad de la
persona se establece un fin universal y necesario, por tanto,
no proveniente de la experiencia. El imperativo categorico es
posible si hay un fin semejante, pues de lo contrario, careceria
de materia. Asi pues, Para Kant cualquier ser racional, por
el mero hecho de ser racional, es, en tanto que fin, condicion
necesaria y suficiente para que exista un imperativo categorico
como fundamento objetivo de la moralidad.

90



Tirso Medellin

La condicion de factibilidad del imperativo categorico

Hasta aqui se ha indicado como el imperativo es apodictico y se
aplica a deberes; luego, como es posible a priori y como es que
posee un fin igualmente apodictico y objetivo. Falta mostrar
como un imperativo semejante puede obligar a la voluntad. La
cuestion es entonces, ¢{por qué una persona deberia obedecer
al mandato del imperativo categorico una vez que se aplica
el procedimiento para evaluar la legitimidad de un acto? La
respuesta a tal pregunta no esta en lo dicho hasta ahora, es decir,
no basta que un acto sea representado como deber ni tampoco
basta que el imperativo exista, porque incluso si existiera, ¢por
qué deberia una persona cualquiera obedecerlo? Una respuesta
puede ser por la aplicacion de la prueba, pero tal aplicacion
solo vale para la razon teorica no para la practica, no para la
voluntad. La tercera formulacion del imperativo se refiere, por
consiguiente, a la voluntad.

Como se vio mas arriba, Kant define a la voluntad como
la facultad de desear, y la concibe de un modo racionalista: “la
voluntad -escribe- es una facultad de no elegir nada mas que
lo que la razon, independientemente de la inclinacion, conoce
como practicamente necesario, es decir, bueno”."** Esto se puede
prestar a confusion debido a que parece que Kant esta diciendo
que la voluntad siempre acttia conforme alarazon. Sin embargo,
no es esto lo que quiere decir. Para Kant, una voluntad buena,
es decir, absolutamente buena, una “voluntad santa” o, como
expresa en la Metdfisica de las costumbres, “pura”, seria idealmente
una voluntad que siempre actuara conforme a la razon. El

118 Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, p. 34.

91



Genealogia de la dignidad

problema es que el ser humano no posee semejante voluntad. El
hombre no actaa siempre conforme con la razon; al contrario,
el mandato de la razon y los deseos de la voluntad se oponen a
cada instante, y casi siempre triunfan las pulsiones sobre las
consideraciones racionales. Pero Kant piensa que en ello no
hay verdadera moralidad, sino mero instinto. La voluntad
debe ser constrenida en un mundo moral. No obs tante,
la permanente lucha entre los apetitos y la razon en el ser
humano no impide pensar en una voluntad completamente
buena. ¢Como seria una voluntad santa?, seria una voluntad
que siempre actuara conforme a la razon practica y los
imperativos categoricos que ella establece, es decir,
conforme a los deberes. Kant cree que es tal ideal el que debe
tenerse en mente cuando se quiere fundamentar un principio
practico que sea universal. Sin embargo, paradodjicamente,
una voluntad santa implicaria el fin de la moralidad, pues
en ella la moral seria el modo natural de actuar. En otras
palabras, los deberes y las normas desaparecerian: “el ‘deber
ser’ no tiene aqui lugar adecuado, porque el querer ya de
suyo coincide necesariamente con la ley”.""

Desde esta perspectiva la voluntad es sinonimo de razon
practica. Por ello, la razon y la voluntad se implican una a la
otra, al menos desde el punto de vista de una moral perfecta.
Un ser racional no podria sin voluntad establecer normas para
conseguir fines, y esto por dos razones: en primer lugar, porque
la voluntad establece los fines -si lo hace independientemente
de la razon son fines contingentes, y si lo hace siguiendo a la

119 Ibid., p. 35.

92



Tirso Medellin

razon entonces son nhecesarios-; en segundo lugar, porque
incluso la ley misma que da la razon tiene que ser expresada
como una manifestacion de la voluntad. En otras palabras, la
voluntad tiene que desear establecer la ley.

A partir de aqui, Kant sigue un razonamiento que tiene
una fuerte influencia de Rousseau. La razon practica es la que
establece las leyes, pero esto significa que es la voluntad la que
determinalanormamoral pormediacion delarazon. Ahorabien,
esto podria ocurrir de dos maneras: una es que una voluntad
externa establezca la ley, en cuyo caso hay heteronomia; la otra
es que la propia voluntad lo haga, con lo cual hay autonomia de
la voluntad. Las leyes morales son de este segundo tipo, pues
no tiene valor moral un acto que se hace por temor al castigo,
por incapacidad o, para decirlo, en términos llanos, por la
fuerza. Un verdadero acto moral tiene que ser voluntario. Asi,
por ejemplo, no robar porque hay camaras de seguridad y es
imposible evitar la captura, no seria en modo alguno un acto
moral; en cambio, no robar incluso cuando es posible hacerlo,
ese si es en estricto sentido un acto moral. La voluntad del ser
racional es, por consiguiente, autonoma.

Ahora bien, puesto que todo ser racional es capaz de
partir de la misma forma (segtn la primera formulacion del
imperativo categorico) y del mismo fin (segin la segunda
formulacion), como principios morales, entonces también
puede representarse las mismas leyes morales. De ello se sigue,
segin Kant que es posible para todos los seres racionales
un sistema de leyes comunes. (Qué es un “sistema de leyes
comunes™ Un sistema de leyes es una legislacion, y ésta implica

93



Genealogia de la dignidad

que existe un reino al que rige. De aqui la idea de Kant de que
todo ser racional posee una voluntad legisladora, pues, cuando
menos posee la capacidad y la autoridad para darse leyes a si
misma y, en consecuencia, ser autonoma y soberana. “Por reino
-escribe Kant- entiendo el enlace sistematico de distintos seres
racionales por leyes comunes.”

Por otro lado, puesto que “las leyes determinan los
fines segtin su validez universal” y como los fines son a priori y
prescinden por ello de cualquier fin contingente, Kant considera
que es posible suponer un reino de todos los fines, esto es, un
reino en el que el fin sea siempre la persona. Claro esta que tal
reino de los fines es una abstraccion pues, en principio, elimina
cualquier fin con un contenido contingente y privado, ademas,
pensarlo requiere prescindir “de las diferencias personales de
los seres racionales™. Por ello, Kant mismo sefiala que el reino
de los fines es un mero ideal, es decir, pertenece al mundo
inteligible.”” Debido a su caracter ideal, el reino de los fines esta

120 Ibid., p. 47.

121 Sobre el reino de los fines, comenta Ernst Cassirer: “el orden de
los medios coincide con el orden de las cosas naturales, mientras que el
orden de los fines se equipara al de las ‘inteligencias’ puras, determinadas
por si mismas. El concepto de cualquier ser racional, que necesariamente
debe considerarse a través de todas las maximas de su voluntad como un
ente que dicta leyes generales, para enjuiciarse con arreglo a ellas a si mismo
y enjuiciar sus actos, conduce directamente al concepto correlativo de una
comunidad de seres racionales dentro de un ‘reino de los fines... (aunque
claro estd que solamente en cuanto ideal). En él no rige ya el precio de las cosas
que solamente sirven como medios para otro fin que se tiende a alcanzar y
cuyo valor surge y consiste exclusivamente en este caracter indirecto, sino la
dignidad que cada sujeto se atribuye a si mismo por el hecho de concebirse

94



Tirso Medellin

integrado por todos los seres racionales, pues todo ser racional

puede ser en ¢l legislador.

Ahora puede comprenderse la tercera formulacion del
imperativo categorico: obra de tal modo “que la voluntad, por
su maxima, pueda considerarse a si misma al mismo tiempo
como universalmente legisladora”.'> Como se puede observar,
la tercera forma del imperativo categorico explica, finalmente,
como es que el imperativo obliga a una voluntad. El imperativo
obliga porque es la misma voluntad legisladora la que, por su
autonomia, establece el imperativo. Es contradictorio que una
voluntad que establece una maxima no acttie conforme a ella.
“La voluntad, de esta suerte, no esta sometida exclusivamente
a la ley, sino que lo esta de manera que puede ser considerada
como legislandose a si propia [sic.], y por eso mismo, y s6lo por
eso, sometida a la ley (de la que ella misma puede considerarse
autora).”» Ademas, agrega Kant, una voluntad legisladora
universal “no puede, en tanto que lo es, depender de interés
alguno; pues tal voluntad dependiente necesitaria ella misma
de otra ley que limitase el interés de su egoismo a la condicion

de valer por ley universal.”2

Se comprende, por otro lado, por qué se habia indicado
mas arriba que el planteamiento de Kant tenia una fuerte
influencia de Rousseau. Al igual que Rousseau, Kant sostiene

como autor de su determinacién de voluntad individual y general al mismo
tiempo.” Ernst Cassirer, Kant, vida y doctrina, México, FCE, 1993, p. 293.

122 Immanuel Kant, Fundamentacion de la metafisica de las
costumbres, p. 48.

123 Ibid,, p. 46.
124 Id.

95



Genealogia de la dignidad

la libertad inherente de todo ser humano. Este planteamiento
lo lleva a enfrentar el problema clasico de como puede haber
libertad si hay constriccion. ¢Se puede ser libre obedeciendo las
leyes? Rousseau en el plano politico y Kant en el plano moral
responden que si, a condicion de que uno mismo establezca esas
leyes. Si es la propia voluntad que, actuando libremente, decide
conforme a la razon establecer una ley, entonces las acciones
conforme a ella son acciones libres.

Los contenidos del concepto kantiano de la dignidad
humana

Ahora es posible comprender con mayor claridad como llega
Kant a su famosa definicion de la dignidad humana y realizar
un analisis mas detallado del concepto y sus consecuencias en
la practica. Aunque el concepto kantiano es bien conocido en
el ambito del derecho, al grado que 6rganos constitucionales
de justicia alrededor del mundo lo han invocado en sus
resoluciones, hay aspectos de su fundamentacion que a menudo
se pasan por alto. Por esta razon es preciso analizar el modo en
que Kant fundamenta y construye este concepto.

Las bases para tal construccion las encontramos en el
proceso argumentativo recién expuesto de la Fundamentacion
de la metafisica de las costumbres. En las tres formulaciones del
imperativo categorico, y en especial en la segunda, estan todos
los elementos para llegar al concepto de la dignidad humana.
La segunda formulacion del imperativo es, de hecho, el modo
normativo de expresarla dignidad humana, perono sudefinicion
0 su concepto. Este tltimo se desprende, sin embargo, tanto de
los argumentos con que sostiene tal formulacion como de la

96



Tirso Medellin

formulacion misma. No obstante, el concepto al que llega Kant
por este medio es abstracto y apodictico, es decir, meramente
ideal; prescinde de consideraciones empiricas y concretas.
Si bien esto no es necesariamente un defecto, pues obedece
al método critico trascendental con el que procede, si es en
cambio algo que merece la consideracion de quienes hacen uso
de tal concepto en la ética, la moral o el derecho.

Atendiendo a multiples pasajes de Kant, tanto de las
Leccionesdeética, de Lafundamentacionde lametafisicade las costumbres
y de La metdfisica de las costumbres, hay razones suficientes
para analizar la oposicion entre el caracter apodictico y
las formulaciones asertoricas del concepto de dignidad, y
considerarlo con mayor detenimiento. En varios lugares Kant
hace planteamientos que parecen contraponerse al contenido de
la dignidad por ¢l enarbolado. ¢Se debe esto a una contradiccion
en su teoria, a un vacio, a una falla argumentativa o a una lectura
superficialy poco profundade susideas? Comose habiasenalado,
Kant pretendia llegar a leyes practicas con validez universal y
necesidad logica; pensaba que s6lo mediante una demostracion
semejante podria encontrarse el fundamento tltimo de la ética.
Por tal razon, puso en suspenso las perspectivas empiristas,
pragmaticas y hedonistas, esto es, las perspectivas de las éticas
sustantivas y teleologicas, para asumir en principio un punto
de vista formalista. De esta manera evitaba lo contingente y el
relativismo que se deriva de ello.

No obstante, hay pasajes de La metdfisica de las costumbres
que indican que esta concepcion abstracta, centrada en la
necesidad formal, no fue la tnica perspectiva considerada por

97



Genealogia de la dignidad

Kant en su idea de la dignidad humana. En efecto, la dignidad
humana, la cual se funda en el mundo nouménico, debe tener
aplicacion practica en el ambito fenoménico. Pero el transito
de la idea al hecho no esta libre de contradicciones. Es aqui
donde surgen la mayoria de las dificultades de aplicar el valor
de la dignidad humana en el campo del derecho, de la éticay, en
general, de la vida cotidiana. En otras palabras, ¢como es posible
que una persona trate con respeto a todos los seres humanos,
considerandolos siempre como fines en si mismos? Kant sabia
de estas dificultades y tomo desde la Fundamentacion ciertas
precauciones, como, por ejemplo, la que esta contenida en la
segunda formulacion del imperativo categorico. Este dice: “obra
de tal modo que uses la humanidad, tanto en tu persona como
en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo
tiempo y nunca solamente como un medio”. Se advierte que
Kant tuvo el cuidado de decir “siempre como un fin al mismo
tiempo y nunca solamente como un medio”. El imperativo no
prohibe el trato de las personas como medios, lo cual resultaria
imposible; en cambio, solo manda nunca dejar de tratar a la
persona también como un fin. Es decir, manda no olvidar que las
personas son fines en si mismos, aunque en muchas ocasiones
tratadas sean como medios para un fin o un interés particular.

Para ahondar en esta problematica hay que exponer la
fundamentacion kantiana del concepto de dignidad que, como
se dijo, encuentra todos los instrumentos necesarios en la teoria
de los imperativos y, en especial, en la exposicion de la segunda
formulacion del imperativo categorico. Cuando menos en esta
ultima aparece expresada como concepto. “En el reino de los

98



Tirso Medellin

fines -escribe Kant- todo tiene un precio o unadignidad. Aquello
que tiene precio puede ser sustituido por algo equivalente;
en cambio, lo que se halla por encima de todo precio y, por
tanto, no admite nada equivalente, esto tiene una dignidad.”>
De esta manera Kant logra dar con la esencia de la idea de lo
que es digno. Antes de ¢€l, la dignidad era concebida como una
relacion con algo externo. Asi, en la nocion grecorromana,
dignidad es relacion de superioridad entre las personas, pero
como se trataba de una superioridad relativa a las acciones y
al pathos, tenia un origen interno, aunque perentorio. Para la
nocion cristiana, la dignidad es relacion de superioridad en el
orden de la creacion o entre las especies, por tanto, deja de ser
accidental para volverse esencial y necesaria, pese a que esta
esencia toma la forma paradojica de algo externo, esto es, de
algo que es impuesto desde fuera por un ser trascendente y no
constituido por el yo. Finalmente, las nociones modernas de la
libertad y la racionalidad -y, en consecuencia, las mutaciones
sufridas en su practica y en su concepcion-, permiten concebir
la dignidad como una relacion interna a la vez que necesaria.
Es esto lo que Kant capta y sintetiza en su definicion. En la
nocion ilustrada, dignidad es relacion de la persona consigo misma; es
el fin que se concibe a si mismo como fin y, en consecuencia,
es incondicionado. Asi, se suprime toda condicionalidad de la
dignidad. Digno es aquello que no depende de nada para ser
lo que es. En el fondo esta es la fuente tltima de la dignidad
cristiana, pues Dios es aquello que simplemente es sin relacion
a algo mas. Kant suspende, pues, la apelacion a un Dios y centra

125 Id.

99



Genealogia de la dignidad

su fundamentacion en el agente moral. De esta definicion
kantiana de la dignidad humana solo hay un paso para llegar
a la muerte de Dios anunciada por Nietzsche, pues se abre el
camino para la absoluta autoafirmacion del valor de lo humano.

Ahora bien, lo que hace que una persona sea fin en si
mismo no le viene de fuera, piensa Kant, sino de si misma,
y esto no de un modo contingente; es su capacidad racional
para determinarse a si mismo como un fin lo que le hace ser
un fin, y esto es ineludible para todo ser racional, de modo
que su dignidad le es inherente. Esto conlleva que su valor
como persona no es relativo, sino absoluto, pues tal valor no
surge de la relacion o comparacion con algo mas, sino que
emerge de si misma.

Se comprende, pues, que Kant conciba como términos
contradictorios a la dignidad y al precio. Este tltimo siempre
se define con relacion a algo, a un objeto por el cual puede ser
intercambiado. Por eso mismo es solo un medio para algomas. Lo
que tiene preciono tiene dignidad y viceversa. Las consecuencias
de este planteamiento son muy importantes para el analisis
de una gran diversidad de fenomenos sociales, como el de las
condiciones laborales de los trabajadores, la trata de personas
y la esclavitud, los desplazados, los prisioneros de guerra,
las victimas del terrorismo o el secuestro. Evidentemente, la
consideracion de la dignidad humana en todos estos fenomenos
tiene implicaciones para la concepcion de la justicia. Por otro
lado, bajo esta mirada también es evidente lo alejados que han
llegado a estar el sentido de la dignidad grecorromana y el de la

ilustrada: la primera deja abierta la puerta para que el uso del

100



Tirso Medellin

otro sea considerado como signo de superioridad y de dignidad,
mientras que la segunda pretende proscribir tal posibilidad.

Veamos, pues, como cabe interpretar la fundamentacion
kantiana de la dignidad humana, esto es, el modo en que
sustenta la idea de que el ser humano es un fin en si mismo.
Por fortuna, Kant es claro al respecto: el fundamento de la dignidad
es la autonomia.” Ahora bien, aunque afirma explicitamente
que la dignidad comienza por la autonomia moral, la forma en
que lo explica no es simple. La autonomia trae consigo, como
se ha visto arriba, una serie de conceptos e implicaciones en la
argumentacion kantiana del imperativo, y tales implicaciones
requieren algunas precisiones si se quiere evitar las
contradicciones que parecen derivarse de ciertas afirmaciones
que hace el mismo Kant y que se trataran mas adelante. Por otro
lado, Kant atribuye dignidad no sélo a la persona, sino ademas
a la legislacion, a la moralidad y a la humanidad: “la legislacion
misma, que determina todo valor, debe por eso justamente tener
una dignidad”;” “la moralidad y la humanidad, en cuanto que
ésta es capaz de moralidad, es lo tinico que posee dignidad™.»
Hay que preguntar, en consecuencia, ¢(por qué extiende Kant la
dignidad a estos conceptos?

Para responder a ello, conviene primero cuestionar ¢por
qué la dignidad humana se fundamenta en la autonomia? Ya es
significativo el hecho de que no es la mera libertad, sino una
forma de ésta, la autonomia, la que constituye el fundamento

126 Ibid., p. 49.
127 Id
128 Ibid., p. 48.

101



Genealogia de la dignidad

de la dignidad. Por otra parte, debido a que el concepto de
autonomia lo explica Kant en relacion con la formulacion del
tercer imperativo categorico, la fundamentacion de la dignidad
se encuentra en el vinculo conceptual entre la segunda
formulacionylatercera. Lalibertad por simismano es suficiente
parafundamentar la dignidad humana al menos por dosrazones:
desde una perspectiva meramente externa, porque seria un
fundamento contingente y no trascendental en la medida en
que la accion libre puede resultar en acciones indignas; desde
la perspectiva interna o inmanente, en primer lugar, porque la
libertad solo indica la independencia de las determinaciones
del mundo natural, en lo cual no hay estrictamente dignidad; en
segundo lugar, porque el contenido de la libertad por si mismo
no permite resolver la contradiccion de la obligacion, es decir,
la cuestion de ser libre obedeciendo leyes. La autonomia, en
tanto forma que toma la libertad, evita tales escollos.

Mientras la libertad solo indica en principio la ausencia
de impedimentoy, por tanto, tiene un sentido negativo (libertad
negativa), la autonomia tiene un sentido positivo. De acuerdo
con la distincion entre mundo nouménico y mundo fenoménico,
el individuo humano carece de una libertad plena, pues en la
medida en que participa del segundo esta condicionado por
causas naturales, por impulsos, por pasiones, etc. La nocion de
libertad implica al agente en ambos mundos, cosa que no sucede
con la nocion de autonomia. Pero, puesto que la libertad puede
ser interna o externa, positiva o negativa, la consecuencia de
ello es que la dignidad, como valor de lo que es fin en si mismo
y, en consecuencia, absoluto, no puede tener su fundamento

102



Tirso Medellin

ultimo en la mera libertad. En otras palabras, la libertad es
en un primer momento un concepto problematico y, por ello,
inapropiado para fundamentar la dignidad humana.”» Para esto
altimo se requiere una condicion que satisfaga el criterio de la
apodicticidad, que Kant encuentra finalmente en la autonomia.

Si bien, autonomia y libertad se implican mutuamente,
la primera da lugar a la necesidad porque es la libertad segtin la
racionalidad. Paraclarificaresto hay que contrastarla autonomia
kantiana con la libertad en sentido hobbesiano. Para Hobbes la
libertad es “la ausencia de impedimentos externos”.130 La accion
libre depende, pues, de factores contingentes y accidentales.
Aqui la libertad es poder, pero ese poder esta condicionado
por algo externo al individuo. Se ve, pues, que el concepto de la
libertad no permite por si solo una fundamentacion apodictica.
Esto ultimo lo permite la libertad como autonomia, pues
en ésta la fuente de la libertad es interna y ello evita, cuando
menos parcialmente, el condicionamiento externo. El mismo
camino se siguio en el camino de la interiorizacion emprendido

en el helenismo (como autarquia y ataraxia), ampliado por el

129 Ver Francsico Contreras Peldez, loc. cit., p. 498. “La doctrina Kantiana
sobre la libertad [practica] -comenta Francisco Contreras- se detiene, pues,
en esta conclusion, sélo aparentemente paraddjica: la libertad es a un mismo
tiempo ‘indispensable’ e ‘incomprensible’. La libertad es salvada por y para la
ley moral: la libertad practica es una libertad propter moralitatem; no es un
‘arbitrio de indiferencia’ que pueda ser ejercitado caprichosamente. Tenemos
derecho a considerarnos libres solamente en la medida en que perseveremos
en el combate moral: s6lo en virtud del esfuerzo moral adquirimos la certeza
de la libertad” Ibid., pp. 506-507.

130 Thomas Hobbes, Leviatdn, 2001, p. 106.

103



Genealogia de la dignidad

cristianismo mediante las practicas espirituales y el misticismo,
y recobrado por el protestantismo. Kant lo fundamenta a través
de la necesidad formal de la razon pura, por lo cual la libertad
gana en solidez 16gica, pero en cierto sentido pierde concrecion,
pues, se restringe la relacion entre libertad y potencia o poder
(contenido que se recoge en el vocablo inglés freedom). No
obstante, la autonomia también supone una mayor concrecion
respecto a la nocion de libertad. El concepto de autonomia
permite reservar la libertad al yo o a la persona situandola en
definitiva en la interioridad del agente racional.

Se entiende mejor ahora por qué Kant fundamenta la
dignidad en la autonomia. Si se quiere que la dignidad tenga
alcance universal no puede fundamentarse en una libertad
indeterminada, en una libertad de mera lucha de fuerzas y de
poderes, porque desde esta perspectiva la fundamentacion
sera contingente. En otras palabras, lo que es digno solo lo
determinaria el hecho singular, el choque de voluntades o, como
dice Kant, de arbitrios. La libertad que resulta de la imposicion
del arbitrio propio sobre los demas es una libertad externa. En
cambio, la libertad como autonomia es una libertad interna.
La primera es libertad juridica; la segunda, libertad moral.131
Ahora bien, si s6lo se considera ala persona desde la perspectiva
biologica y fenoménica la tnica libertad que cabe atribuirle
es la primera, la libertad externa en la que hay una lucha de
arbitrios y voluntades, y en la cual el mas fuerte terminara por
imponerse. Por otra parte, se entiende que la dignidad pueda
ser considerada desde el exterior, pues depende del otro en la

131 Francsico Contreras Peldez, loc. cit., pp. 500, n. 180.

104



Tirso Medellin

medida en que es ante el otro que se muestra la superioridad.
Pero como la dignidad es aqui una mera relacion, es presa del
vacio: si no hay otro, frente al cual se pruebe la libertad, la
dignidad se desvanece. Es, pues, necesario encontrar una fuente
interna que no dependa de la relacion con el otro como una
lucha, sino como una coexistencia, como intersubjetividad.
Esta es la connotacion del concepto kantiano de “humanidad”

en la formulacion del imperativo categorico.

Kant sabe que no puede fundar la dignidad humana
del hombre si solo se lo considera en su constitucion fisica y
biologica. Cualquier animal que pertenece a la especie homo
sapiens carece, por tanto, de una dignidad inherente; en cambio,
cualquier miembro de la misma especie, si se lo considera en lo
que hay en €l de ser racional capaz de moralidad, ese es ya un
sujeto de dignidad inherente, algo que posee un valor propio y
absoluto, no relativo, y esto no es otra cosa que la persona. En
tal recurrencia a la nocion de persona parece haber una vuelta a
la filosofia tomista, sin embargo, el idealismo trascendental va
mas alla al introducir el concepto de autonomia. En general, el
cristianismo identificaba bajo las ideas de esencia y naturaleza
humanas las cualidades de la racionalidad y la libertad; ellas
conforman una unidad en la substancia que se compone de
materia y forma. Kant rechaza estas consideraciones metafisicas
y ofrece una nueva mirada que desarrolla desde la idea de la
revolucion copernicana. Como habia mostrado en la Critica de
larazon pura, el ser humano pertenece a dos mundos, el natural
y el inteligible. La persona se desenvuelve en el segundo de estos
mundos cuando es considerada como ser racional, es decir,

105



Genealogia de la dignidad

cuando es contemplada desde la perspectiva de su racionalidad.
La autonomia solo es posible en un mundo inteligible, un
mundo de lo posible, que es el nouménico o el mundo ideal de la
razon, por el cual los actos en el mundo fenoménico se vuelven

actos morales.

Como ser racional y, por tanto, perteneciente al mundo
inteligible -escribe Kant-, no puede el hombre pensar
nunca la causalidad de su propia voluntad sino bajo la
idea de la libertad, pues la independencia de las causas
determinantes del mundo sensible (independencia que
la razon tiene siempre que atribuirse) es libertad. Con
la idea de la libertad hallase, empero, inseparablemente
unido el concepto de autonomia, y con éste el principio
universal de la moralidad, que sirve de fundamento a la
idea de todas las acciones de seres racionales, del mismo
modo que la ley natural sirve de fundamento a todos los
fenomenos.™

Asi, en el humano hay una division radical, que no es
mas que una division del pensamiento, pero que aun asi es
decisiva. Se trata de una division que implica concebirnos
desde dos perspectivas distintas, pues la razon humana es
incapaz de comprehender la totalidad en una sola mirada. Ella
tiene sus limites, piensan los ilustrados. No queda mas que
asumirlos y tomar una postura precavida en lugar de hacer
disertaciones metafisicas vacias. En esto consiste la labor de

132 Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, p. 59.

106



Tirso Medellin

la critica trascendental. Por otra parte, Kant es bastante claro
al respecto:

un ser racional debe considerarse a si mismo como
inteligencia.. y como perteneciente, no al mundo
sensible, sino al inteligible; por lo tanto, tiene dos puntos
de vista desde los cuales puede considerarse a simismo'y
conocer leyes del uso de sus fuerzay, por consiguiente, de
todas sus acciones: el primero, en cuanto que pertenece
al mundo sensible, bajo leyes naturales (heteronomia),
y el segundo, como perteneciente al mundo inteligible,
bajo leyes que, independientes de la naturaleza, no son
empiricas, sino que se fundan solamente en la razon.'

El hombre de la libertad interna y de la razon pertenece
pues a un mundo inteligible. Esto es decisivo porque en tal
mundo la libertad toma la forma de autonomia. En el mundo
nouménico, inteligible, la libertad no consiste en la ausencia
de impedimentos externos, sino en la posibilidad del agente de
darse a si mismo las normas y las leyes para la vida practica.
A partir de aqui se aprecia como comienzan a entrelazarse los
distintos elementos que desarrolla Kant en su teoria ética y en
la decisiva argumentacion de la Fundamentacion que se expuso
antes. La autonomia establece el fundamento definitivo porque
solo a través de ella la persona es en si misma fuente de su

133 Id. En otro lugar reitera Kant este perspectivismo: “El concepto
de un mundo inteligible es... sélo un punto de vista que la razén se ve
obligada a tomar fuera de los fendmenos para pensarse a si misma como
practica”” Ibid., p. 63.

107



Genealogia de la dignidad

libertad y de su moralidad. Nada hay que pueda arrebatarle su
libertad, nada hay que pueda sustraerla del reino de los fines,
pues ella misma legisla para esos fines y los define. La dignidad
consiste en poseer un valor inherente que, por originarse en si
mismo y no depender de nada exterior, es absoluto. Kant refiere
a ¢l de distintas maneras: como “valor interno”, como “valor
incondicionado”, como “valor incomparable”, pero también
como “valor absoluto” y “valor interno absoluto”. Un agente
autonomo posee tal dignidad justo porque no depende de nada
mas que de si mismo, su valor emerge de siy no de la relacion
con otro. No obstante, tales expresiones que intentan denotar
el caracter absoluto del “valor de dignidad”, no implican en
realidad un mismo sentido. Lo interno, no es absoluto, como
tampoco lo incondicionado o lo incomparable.

Perolaautonomianosolofundaladignidad, sinotambién
lamoralidad yladignidad que hay enella.’**“Lamoralidad es, pues,
-escribe Kant- la relacion de las acciones con la autonomia de la
voluntad, esto es, con la posible legislacion universal, por medio
de las maximas.” Por otro lado, agrega, “l.a moralidad consiste
[también]... en la relacion de toda accion con la legislacion, por
la cual es posible un reino de los fines.”** Hay, en consecuencia,

134 Cuando Kant introduce el concepto de la autonomia lo hace de la
siguiente manera: “Y no es de admirar, si consideramos todos los esfuerzos
emprendidos hasta ahora para descubrir el principio de la moralidad, que
todos hayan fallado necesariamente. Véase al hombre atado por su deber a
leyes; mas nadie cay6 en pensar que estaba sujeto a su propia legislacion...
Llamaré a este principio el de la autonomia” Ibid., p. 47.

135 Ibid., p. 51.
136 Ibid., p. 48.

108



Tirso Medellin

una relacion conceptual necesaria entre la autonomia, el reino
de los fines y la moralidad: por la autonomia la razon establece
lasleyes universales que la voluntad se da a si misma como deber
en un mundo inteligible; puesto que la legislacion determina los
fines -aunque sea de una manera negativa-,* el ser racional que
es universalmente legislador, en una palabra, la autonomia, es
condicion necesaria para concebir un reino de los fines en el
que la persona, en tanto miembro de ese reino, posee un valor
absoluto; por tltimo, tanto la autonomia como el concepto del
reino de los fines constituyen la condicion de posibilidad de
una moralidad con alcance universal y necesidad logica, aunque
tal moralidad solo tenga sentido como una idea pura, pero al fin
una idea plenamente fundada.

Respecto a las consecuencias de esto tltimo, no
importa que en la lucha moral que se desata en el ser humano
se hallen en oposicion dialéctica el hombre nouménico y el
hombre fenoménico, esto es, el hombre racional que busca vivir
acorde a los deberes del mundo ideal, y el hombre que siente

137 Como se ha visto, Kant considera que los seres racionales son
fines en si mismos y, por tanto, son miembros de un reino de los fines. Kant
hace una precisiéon: “Pero como en la idea de una voluntad absolutamente
buena, sin condicién limitativa -de alcanzar este o aquel fin-, hay que hacer
abstraccion enteramente de todo fin a realizar..., resulta que el fin debera
pensarse aqui, no como un fin a realizar, sino como un fin independiente y,
por tanto, de modo negativo, esto es, contra el cual no debe obrarse nunca’,
Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, p. 50. Asi, la legislacion,
que es el medio por el cual se determinan los fines, no puede ser sino
negativa. Esto quiere decir que la legislaciéon no establece el fin mas que
indirectamente, es decir, a través de la prohibicion de actuar en contra suyo.
Se ve en esto, por otro lado, el principio liberal de la libertad negativa.

109



Genealogia de la dignidad

y actta determinado por las pulsiones corporales y el orden

de la causalidad natural. Al menos, parece considerar Kant,

en esa lucha ya hay una fundamentacion de la ley moral que

nos permite resolver la dificultad insoluble de introducir una

ley moral en el mundo de las leyes naturales. Quizas no queda

otra opcion mas que mantener la oposicion, pero esta vez es la

oposicion de dos mundos que se oponen en momentos pero que

no se niegan el uno al otro.

De aqui nace, pues, una dialéctica de la razon, porque,
con respecto de la voluntad, la libertad que se le atribuye
parece estar en contradiccion con la necesidad natural;
y en tal encrucijada, la razon, desde el punto de vista
especulativo, halla el camino de la necesidad natural
mucho mas llano y practicable que el de la libertad;
pero desde el punto de vista practico es el sendero de
la libertad el tmico por el cual es posible hacer uso de
la razon en nuestras acciones y omisiones; por lo cual
ni la filosofia mas sutil ni la razon comtn del hombre
pueden nunca excluir la libertad. Hay, pues, que
suponer que entre la libertad y la necesidad natural de
unas y las mismas acciones humanas no existe verdadera
contradiccion; porque no cabe suprimir ni el concepto
de naturaleza ni el concepto de libertad.*

La autonomia es, de esta manera, el fundamento de

la dignidad, aunque hay que decir que la autonomia en Kant

esta entrelazada con los conceptos del reino de los fines y

la legislacion universal, de la moralidad y la humanidad.

Ibid., p. 61.

110



Tirso Medellin

La dignidad finalmente se sostiene sobre todos ellos en su
entrelazamiento. Recapitulando: la autonomia es la capacidad
de la persona para darse leyes a si misma y “obrar conforme a su
propia voluntad legisladora”;** ser autonomo implica ser parte
de una legislacion en la que participan otros seres racionales; la
legislacion determina el valor y el fin, si bien de forma negativa;
de modo que por la participacion en la legislacion, la persona,
el ser racional y libre, se vuelve miembro del reino de los fines, lo
cual significa que es un fin en si mismo y posee valor propio;
este reino de los fines es ideal y, por tanto, solo vale para el
hombre como homo noumenon; finalmente, el mundo nouménico
de los fines, de la legislacion universal y de la libertad como
autonomia, todo ello constituye lo caracteristico de lo humano,
esto es, la humanidad. '«

139 Ibid, p. 47.

140 John Rawls se detiene a examinar el concepto de humanidad: “Kant
entiende por humanidad aquellas de nuestras facultades y capacidades que
nos caracterizan como personas razonables y racionales que pertenecen
al mundo natural”. Op. cit., p. 206. En la Fundamentacion, poco antes de
expresar la formula de la humanidad del imperativo, en la cual dice que
uses la humanidad como un fin en si mismo, Kant escribe: “la naturaleza
racional existe como fin en si mismo”. Sustituye, pues, “naturaleza racional”
por “humanidad” Cfr. Immanuel Kant, op. cit., p. 44. A pesar de esta
referencia, Kant entiende por humanidad algo mas de lo que interpretd
John Rawls. En efecto, por humanidad considera la “naturaleza racional’,
pero en cuanto enlazada a un mundo de la moralidad y, en consecuencia, a
un mundo nouménico. A mi modo de ver, esto se evidencia por un pasaje
de La metafisica de las costumbres que no toma en cuenta John Rawls:
“Puesto que el hombre puede y debe ser representado en la doctrina de
los deberes atendiendo a la propiedad de su facultad de libertad, que es
totalmente suprasensible, y, por tanto, atendiendo sélo a su humanidad

111



Genealogia de la dignidad

Ya se ha explicado como el concepto de autonomia
supone la autoreferencialidad como fuente de valor y condicion
para que el valor de la persona sea absoluto e incondicionado
en vez de relativo. No obstante, es posible hacer ademas una
interpretacion afadida -no inmanente al concepto, sino
externa- en la que se relacionen los significados tradicionales de
la dignidad con los conceptos recién expuestos. La autonomia
implica la dignidad porque un agente que es capaz de darse a
si mismo las leyes de su actuar no depende de nada exterior
que le sea superior y lo gobierne. Se recordara que el sentido
mas primario del concepto de dignidad es la superioridad y
la distincion. Pues bien, el agente autonomo es digno porque
no hay ningtn otro agente sobre ¢l que le dicte leyes. En una
palabra, el ser humano no requiere obedecer a nadie mas que
a si mismo, y en toda relacion -al menos dentro de un sistema
cualquiera de relaciones- el que obedece se considera inferior al
que manda. De ahi su superioridad sobre el resto de las cosas. '

como personalidad independiente de determinaciones fisicas (homo
noumenon)”. Immanuel Kant, La metafisica de las costumbres, Ak., VI, 239.
Otro pasaje que indica Rawls pero que interpreta de manera distinta a la
que se hace aqui es el siguiente: “Es para el hombre un deber progresar cada
vez mds desde la incultura de su naturaleza, desde la animalidad (quod
actum) hacia la humanidad”. Ibid., Ak., VI, 387. Es decir, el ser humano
tiene el deber de alejarse de su naturaleza animal para realizarse como ser
moral, como homo noumenon, que es en lo que consiste la humanidad.

141 Kant tiene en mente el sentido tradicional de la dignidad en
diversos momentos. Por ejemplo, dice que, por su dignidad, el hombre “se
eleva sobre todos los demas seres del mundo que no son hombres y si que
pueden utilizarse, por consiguiente, se eleva sobre todas las cosas”. Ibid.,
Ak, VI, 462.

112



Tirso Medellin

En realidad, esta idea de la superioridad es muy simple
e intuitiva: merece mas respeto y admiracion el que es capaz
de gobernarse a si mismo que aquél que requiere que otros lo
gobiernen, lo que parece una rememoracion de Aristoteles. Kant
tiene muy presente la mayoria de edad como el momento en que
las personas son capaces de actuar conforme a su propia razon.
En el famoso ensayo (Qué es la ilustracion? (1884), publicado
un ano antes que la Fundamentacion, Kant habia dicho que “La
Ilustracion es la salida del hombre de su autoculpable minoria
de edad.> Laminoria de edad significalaincapacidad de servirse
de su propio entendimiento sin la guia de otro.”* El hombre
debe tener el valor de guiarse por su propio entendimiento y
no ser dirigido por otros. Desde la perspectiva de la dignidad,
aquella persona que asume su propia autonomia, esa es una
persona digna que vale por si, pues los fines de sus actos los
decide ella misma convirtiéndose por su racionalidad en un fin
en si mismo.

Ahora bien, la autonomia hace a la persona participe de
un mundo que no es solo suyo. El concepto de reino de los fines
implica que hay otros legisladores: todo ser racional es miembro
de ese cuerpo ideal de legisladores que conforma la humanidad.
El ser legislador es también, burocraticamente hablando, una
dignidad. Todo ser humano es, pues, dignatario del mundo de la
moralidad, y como dignatario tiene que respetar su investiduray

142 Segtin indica el traductor, el término aleman utilizado por Kant y
que es traducido como “minoria de edad” es unmiindigkeit, el cual también
tiene el sentido de estado de dependencia o falta de autonomia.

143 Immanuel Kant, “Respuesta a la pregunta: ;Qué es la Ilustracion?”,
en VV.AA,, ;Qué es la Ilustracion?, Madrid, Tecnos, 1999.

113



Genealogia de la dignidad

honrar con sus actos la legislacion (moralidad)* que, mediante
su racionalidad, contribuye a crear.

Por otra parte, se mencion6 antes que la legislacion
en si misma posee dignidad. Se puede al fin justificar tal
afirmacion. Kant considera que la legislacion posee “un valor
incondicionado”, pues es fruto del acto de seres racionales
autonomos. Respetar a las personas por su dignidad implica
necesariamente respetar la legislacion por ellas establecida,
de manera que, como por transitividad, la legislacion también
posee dignidad. Asi, no cabe mas que respetar la legislacion
porque esa legislacion es la expresion de la propia voluntad
autolegisladora; negar su dignidad implica negar la propia
dignidad. Pero esta explicacion de la extension de la dignidad
del agente autonomo a la legislacion no es la tinica posible. Otra
manera, que no excluye la anterior procede desde los mismos
conceptos. Para Kantlalegislacion es fuente de valor, “determina
todo valor”. ¢De qué manera ocurre esto? La respuesta tiene
relacion con la idea kantiana de que la ley determina el fin,
aunque sea de forma negativa, es decir, mediante la prohibicion
de obrar en contra de ese fin, y al hacerlo establece lo que es
valioso por si mismo. De este modo, los limites a las acciones de
los agentes morales impuestos por la legislacion siempre tienen
un correlato, a saber, algo que se concibe como valioso. Asi, por
ejemplo, no se prohibiria el asesinato si la vida no valiera nada
al menos para alguien; para el asesino serial la conservacion de
la vida de sus victimas no representa ningtin valor, pero no asi

144 Recuérdese la definicion de moralidad: “la relacion de las acciones
con... la posible legislaciéon universal”

114



Tirso Medellin

para las victimas. La ley, por tanto, prohibe acciones que afectan
lo que alguien considera que posee valor, de lo contrario seria
indiferente prohibir -y esto tiene sentido sobre todo para la ley
moral, aunque también para ciertas ramas del derecho y ciertos
tipos de derecho-. Por otra parte, la legislacion moral debe ser
objeto de respeto pues lo que determina el valor posee un valor
incondicionado. Esto es lo mismo que decir que la legislacion
posee dignidad. En pocas palabras, la legislacion determina el
valor; lo que determina el valor posee un valor incondicionado;
lo que posee un valor incondicionado merece respeto; lo que
merece respeto posee dignidad.

Queda por considerar la relacion de la dignidad con
dos conceptos: la humanidad y la moralidad. Hay que recordar
que la segunda formulacion del imperativo categorico manda
usar “la humanidad, en tu persona y en la persona de cualquier
otro” como un fin. También en La metdfisica de las costumbres hay
afirmaciones muy claras al respecto. En esos lugares se senala
que la humanidad posee dignidad: “La humanidad misma
es una dignidad”, dice Kant; y poco mas adelante, el hombre
“esta obligado a reconocer practicamente la dignidad de la
humanidad en todos los demas hombres™. ' A estos pasajes
hay que anadir el ya citado arriba en el que Kant afirma que la
moralidad y la humanidad, por lo que hay en ésta de moralidad,
es lo anico que tiene dignidad.'

145 Immanuel Kant, La Metafisica de las costumbres, Ak. VI, 462.

146 Immanuel Kant, Fundamentacion de la metafisica de las
costumbres, p. 48.

115



Genealogia de la dignidad

Atendiendo a lo antes considerado, la humanidad debe
entenderse como el ideal en el que seres racionales autonomos
constituyen una legislacion universal mediante la autonomia de
su voluntad.'” Para Kant, tal ideal es la moralidad, pues ésta es
la concordancia entre los actos y la legislacion; sin humanidad
como mundo nouménico no habria necesidad de buscar la
concordancia entre los actos y una legislacion universal, es
decir, no habria siquiera posibilidad de moralidad. Pues bien,
la humanidad posee dignidad porque en ella ésta es apodictica.
Una persona, en la medida en que es un animal, puede ser
tratada como una cosa; solo por la humanidad que hay en ella
es que merece un trato digno. En consecuencia, la persona,
por si misma, no posee dignidad sino en la medida en que es'y
acttia como un ser racional, esto es, en cuanto que es persona
y no solo un animal. El hombre puede actuar como un animal,
por meros instintos e impulsos, pero actuar de esa manera no
implica nada digno; no obstante, también puede hacer honor
a su capacidad racional y a su humanidad, y de esa manera
respetarse a si mismo no por lo que hay de animal en €l, sino
por lo que hay de humano, de moral. Por esa razon manda el
imperativo categorico que “uses la humanidad” comoun fin. Una
alternativa podria ser simplemente “usa tu persona”, pero Kant
dice “usa tu humanidad”, es decir, lo que hay de humano en ti.

147 En un pasaje sobre la mentira, Kant relaciona al ser humano
considerado como “ser moral” con la “humanidad en su persona”. Immanuel
Kant, La metafisica de las costumbres, Ak., V1, 429.

148 “Ahora bien -dice Kant-, el hombre, como ser natural dotado de
razén (homo phaenomenon), se considera como un ser capaz de obligacion y,
particularmente, de obligacion hacia si mismo (la humanidad en su persona):
de modo que el hombre (considerado en el doble sentido) puede reconocer

116



Tirso Medellin

Para Kant, “la dignidad de la humanidad consiste precisamente
en esa capacidad de ser legislador universal”,* pero para ser
legislador, el hombre tiene que comportarse racionalmente, es
decir, como humano y no como animal.

Se entiende, finalmente, la utilidad practica de esta
relacion inmediata de la dignidad con la humanidad antes que
con la persona: solo por lo que hay de humanidad en la persona
ésta protege su dignidad del caracter dual del ser humano.
Esto mismo hace que, volviendo al sentido de superioridad, la
humanidad posea un valor inherente, por sobre el que no hay
nada superior. Ahora bien, la humanidad posee dignidad porque
en ella se desarrolla el fenomeno de la moralidad. (Qué quiere
decir esto? Significa que la humanidad solo adquiere un valor en
si misma debido a la capacidad para constituir libremente una
legislacion y actuar conforme a ella. Esa dimension moral de la
accion humana es condicion exclusiva del mundo humano, por
la cual se diferencia y eleva por sobre los demas seres vivos.

Las consecuencias de lo anterior poca atencion han
recibido en la mayoria de los estudios sobre la ética kantiana.
De acuerdo con lo dicho, la persona posee dignidad por ser
parte de la humanidad, lo cual implica comportarse como
ser humano. Por ello, va a decir Kant, se respeta la dignidad
de la persona, antes que por si misma, por la humanidad que
hay en ella. Kant insiste en este aspecto de la dignidad. “La

un deber hacia si mismo, sin caer en contradiccién consigo (porque no se
piensa el concepto de hombre en uno y el mismo sentido)” Immanuel Kant, La
metafisica de las costumbres, Ak. VI, 418. Cursivas afiadidas.

149 Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, pp. 51-52.

117



Genealogia de la dignidad

humanidad en su persona -escribe- es el objeto del respeto que
¢l puede exigir a cualquier hombre, y del que ¢l tampoco ha de
privarse.”® Asi, la persona tiene, en primer lugar, el deber de
actuar respetandose a si misma porque haciéndolo respeta a
la humanidad. **' Este valor de la humanidad incluso esta, para
¢l, por encima de la vida misma: “La vida en su conjunto -decia
en sus lecciones- no vale tanto como vivirla con dignidad,
esto es, una vida regalada no es mas estimable que deshonrar
a la humanidad.” El valor de la vida es tanto alto como sea
posible vivirla humanamente, esto es, sin permitir ningtin
tipo de rebajamiento. Pero de ello también se desprende que
el sentido fundamental de la dignidad esta en la capacidad de

150 Immanuel Kant, La metafisica de las costumbres, Ak. V1, 434-435.

151 “Los deberes para con uno mismo representan la suprema condiciéon
y el principio de toda la moralidad, ya que en el valor de la persona se cifra el
valor moral, mientras que el valor de la habilidad atafie inicamente al estado.
Socrates se hallaba en un estado de indigencia carente de valor alguno, pero
su persona era, en ese estado, de un enorme valor. Aun cuando se hayan
sacrificado todas las comodidades de la vida, el mantenimiento de la dignidad
humana suple la pérdida de todas esas comodidades e incluso en el caso de
perderlo todo se detenta un valor interno. Slo bajo esta dignidad del género
humano podemos poner en practica el resto de los deberes. Quien carece
de valor interno alguno ha degradado su persona y es incapaz de practicar
cualquier otro deber” Immanuel Kant, Lecciones de ética, traducciéon de
Roberto Rodriguez Aramayo y Concha Roldan, Barcelona, Critica, 1988, Ak.
XXVIL.1, 343-344.

152 Ibid., Ak. XXVIL1, 341-342. Esta idea es un claro eco del
pensamiento de Sdcrates: “una vida sin examen no tiene objeto vivirla para
el hombre” (Platon, Apologia de Socrates, 38a); y del estoicismo: “Mas la vida,
como sabes, no debe conservarse por encima de todo, ya que no es un bien el
vivir, sino el vivir con rectitud” (Séneca, Cartas morales a Lucilio, VIII: 70, 4).

118



Tirso Medellin

la persona para hacerla valer en su interioridad y conciencia
morales. La dignidad es, en este sentido, un valor moral, es
decir, vale y solo puede ser inexpugnable en la interioridad
caracteristica de la conciencia. De aqui que el derecho, aun
buscando protegerla, siempre encontrara en la moral de la
persona un espacio que escapa a su proteccion, aunque no a
su promocion mediante la educacion y la formacion de una
cultura que enaltezca la humanidad.

Hasta aqui se ha hablado de la dignidad en relacion
con la libertad, pero no se ha dicho nada respecto al otro valor
esencial de la ética y la politica modernas: la igualdad. En
repetidas ocasiones se mencion6 que el concepto de dignidad
tuvo en principio un contenido muy distinto del que adopto
en el transcurso de la historia occidental. La evolucion de tal
contenido se puede resumir senalando que la dignidad paso
de ser un principio de distincion y jerarquia asociadas al
derecho a la libertad, a ser un principio de igualdad en el trato
y el respeto hacia el género humano. Las escuelas helenistas
fueron las primeras en asociar la dignidad al género, pero
la fundamentacion filosofica mas solida de esta asociacion
ocurrio hasta que Tomas de Aquino interpreto6 tal idea con los
presupuestos del dogma cristiano y los conceptos de la filosofia
aristotélica. Como se dijo anteriormente, en este transito la
dignidad conservo la connotacion de diferencia y superioridad,
pero lo que cambio fue la diferencia y superioridad respecto a
qué. En los griegos y romanos se trataba de una superioridad
entre las clases y entre los pueblos; en el cristianismo se entendio
que no habia tal superioridad entre seres humanos, pues fueron

119



Genealogia de la dignidad

creados a imagen de Dios, por tanto, la dignidad paso6 a ser
una distincion respecto a otras especies. En la Modernidad, al
menos por lo que respecta al concepto ilustrado desarrollado
por Kant, esta distincion se mantiene, aunque las implicaciones
son muy diversas debido al punto de partida tedrico de uno y
otro concepto. Por ejemplo, la distincion entre el ser humano
y el resto de los animales deja de estar enmarcada en un orden
jerarquico de la creacion de los seres o, bien, la dignidad deja
de considerarse como una cualidad fija en la naturaleza o
esencia humana y pasa a ser inherente a la vez que relativa al
comportamiento y el uso de la libertad de las personas. Hay
que decir que esto ultimo es de los aspectos menos reconocidos
y discutidos del concepto kantiano de la dignidad humana, a
pesar de que se lo invoca con tanta frecuencia.

Pues bien, ¢de qué manera incorpora el concepto
kantiano de la dignidad la nocion de la igualdad? Quizas el
aspecto mas significativo de la dignidad humana en el discurso
de los derechos humanos es que parece constituir el fundamento
y la base para reconocer la igualdad de todas las personas vy,
por consiguiente, la necesidad de proteger a todo ser humano
de la violacion a sus derechos fundamentales. De hecho, toda
la construccion tedrica del imperativo categorico apunta a la
igualdad. La definicion misma del concepto de dignidad ya tiene
tal contenido, pues decir que todo ser racional, humano, es un
fin en si mismo, implica que, al menos desde esta perspectiva
trascendental, todos los seres humanos son iguales. Pero no
solo en la definicion esta contenida la igualdad, en cada uno de
los conceptos con que se relaciona tal definicion esta asimismo

120



Tirso Medellin

presente. El concepto kantiano de la humanidad, por ejemplo,
incluye la igualdad al menos de dos maneras. Por un lado, si,
como hace Rawls, se interpreta por humanidad la facultad
racional del ser humano, entonces todo ser racional es igual. Si,
en cambio, se entiende el concepto de una manera mas amplia,
como se ha hecho aqui, entonces con mayor razon la humanidad
implica la igualdad, ya que la racionalidad esta asociada con la
autonomia, y si lo est4 con la autonomia, entonces también con
el reino de los fines. Ya se ha visto que el reino de los fines es un
ideal en el cual todos los seres racionales son legisladores y que
todo miembro legislador es un fin en si mismo, de modo que
de nuevo esta presente la idea de la ignaldad por ser miembros
legisladores de la misma legislacion, ademas de ser estos seres
racionales el mismo fin protegido por la ley.

Hay que advertir, sin embargo, que esta igualdad en el
mundonouménico-queesunaigualdadética-nonecesariamente
serefleja, para Kant, en unaigualdad politica. Como ha advertido
Antonio Pele, Kant no pensaba que todas las personas fueran
iguales desde el punto de vista politico.'* Este tipo de igualdad
estaba condicionada por la situacion social. “La cualidad que
se exige para [ser ciudadano] [..] -escribe Kant-, fuera de la
natural (no ser nino o mujer) es esta tnica: que el hombre sea su
‘propio sefor’ (sui juris), por tanto, que tenga alguna propiedad
(el arte, los oficios, las bellas artes o la ciencia se consideran
como tales) que los mantenga; es decir, que en los casos que
tenga que cobrar a otro para vivir, solo cobra por enajenacion de

lo que es suyo y no por concesion de sus fuerzas para que otro

153 Antonio Pele, op. cit., pp. 975-976.

121



Genealogia de la dignidad

haga uso de ellas.”** Desde esta perspectiva muy caracteristica
del pensamiento politico del siglo XVIII, el obrero o el jornalero,
por ejemplo, no son iguales al terrateniente o al propietario de
una fabrica; no lo son por sus derechos politicos, aunque si lo
son, piensa Kant, por su derecho a la libertad, es decir, a que no
sea usada la fuerza de otros subditos del Estado en su contra.
En otras palabras, la igunaldad es mas bien una igualdad juridica
-en el sentido de que el Estado tiene el monopolio del uso de la
fuerza y de la imparticion de la justicia-, una igualdad fundada,
por lo demas, en la libertad negativa.

Por otra parte, Kant no pudo dilucidar los alcances
juridicos de su concepto ético de la dignidad humana. Podemos
considerar como una evidencia meramente circunstancial de
ello las pocas veces que usa el concepto en “Los principios
metafisicos de la doctrina del derecho”, en contraste con “Los
principios metafisicos de la doctrina de la virtud”, donde el
término aparece numerosas veces. Ademas, el sentido en que lo
utiliza en uno y otra parte de La metdfisica de las costumbres difiere
de manera ostensible. En la doctrina del derecho lo utiliza en
el sentido de las dignidades del Estado.”* Por ejemplo, dice
aludiendo a los poderes del Estado: “de estos tres poderes,

154 Immanuel Kant, “Acerca de la relacion entre teoria y practica en
el derecho politico (contra Hobbes)”, en Immanuel Kant, La filosofia de la
historia, Buenos Aires, Editorial Nova, 1964, pp. 165.

155 Estaidea dela dignidad erala mas comtin hasta antes del siglo XX en
el campo del derecho. Un estudio de Leslie Henry Meltzer recoge evidencias
de ello en el derecho estadounidense, lo que la lleva a identificar un uso
juridico de la dignidad como estatus institucional. Ver Leslie Meltzer Henry,
“The Jurisprudence of Dignity”, University of Pennsylvania Law Review, vol.
160, num. 169, 2011, pp. 190ss.

122



Tirso Medellin

2

considerados en su dignidad™.* Lo usa, pues, en el sentido

ordinario empleado en el ambito juridico.

Pero hay otro pasaje, en el cual habla de la dignidad de

los ciudadanos, que resulta mas relevante para comprender el

modo en que entendia la dignidad humana:

No puede haber en el Estado ningan hombre que
carezca de toda dignidad, ya que al menos tiene la de
ciudadano; excepto si la ha perdido por su propio
crimen, porque entonces se le mantiene en vida sin duda,
pero convertido en simple instrumento del arbitrio de
otro (sea del Estado, sea de otro ciudadano). Quien se
encuentra en el altimo caso (lo que s6lo puede ocurrir
mediante juicio y derecho) es un esclavo (servus in sensu
stricto) y pertenece a la propiedad (dominium) de otro
que, por tanto, no es solo su senor (herus), sino también
su propictario (dominus), y puede enajenarlo como si fuera
una cosa, utilizarlo a su antojo (aunque no para fines
vergonzosos) y disponer de sus fuerzas, pero no de su vida
ni de los miembros de su cuerpo.'””

Asi pues, segiin Kant, la manera en que el sistema

juridico protege la dignidad de las personas es mediante el

reconocimiento de los derechos de la ciudadania. No obstante,

al menos en este campo juridico, la dignidad puede perderse,

al contrario de lo que Mauricio Beuchot interpretaba de la

Immanuel Kant, La metafisica de las costumbres, Ak., VI, 316.

Ibid., Ak., V1, 329-330.

123



Genealogia de la dignidad

dignidad tomista, esto es, que la persona no pierde su dignidad
incluso si se comporte indignamente. Kant vuelve entonces a las
formas primarias de la dignidad, en las que ésta es condicionada
por el comportamiento de las personas. Kant piensa que las
personas poseen dignidad, pero que, al ser parte de la sociedad
0, mas precisamente, al ser parte de una sociedad juridicamente
regimentada, pueden perderla si se violan las normas éticas y del
derecho. El encarcelamiento implica la pérdida de la libertad y,
en consecuencia, el reo deja de ser en cierto grado una persona.
Hay que recordar que la persona se define por su racionalidad y
por su libertad, de modo que surge el problema de si la pérdida
de una u otra de estas cualidades implica también la pérdida de
la categoria de persona. Kant no plantea el problema en estos
términos, pero apunta a ello. En definitiva, consideraba que la
dignidad de la persona se perdia si ésta solo actuaba conforme
a su mera condicion natural, como animal, y no como humano.
Ello supondria no honrar la humanidad que hay en los otros,
pero no hacerlo tiene como consecuencia que no so6lo no se
honra la humanidad en los otros, sino que tampoco se la
respeta en uno mismo, y no respetarla en la propia persona es
volverse a si mismo una cosa, vivir en el mundo de las cosas, el
mundo natural en el que los otros son meros medios y no fines
en si mismos.

De esta manera, el concepto de la dignidad humana
por él mismo definido no le impide a Kant aceptar la pena
de muerte como norma juridica. El criminal que comete un
crimen publico, segin la clasificacion que elabora Kant, en
realidad atenta contra la sociedad misma. El asesino no so6lo

124



Tirso Medellin

comete un crimen contra la victima, sino contra la comunidad
y la justicia de esa comunidad; y agrega: “si perece la justicia,
carece ya de valor que vivan hombres sobre la tierra™.'* Por este
motivo, piensa que el principio que debe regir la pena juridica
debe ser el de la igualdad absoluta, en pocas palabras, la ley
del talion. “Solo la ley del talion (ius talionis) -escribe- puede
ofrecer con seguridad la cualidad y cantidad del castigo, pero
bien entendido que en el seno del tribunal (no en tu juicio
privado)”.*®* “Por consiguiente -concluye Kant-, todos los
criminales que han cometido el asesinato, o también los que
lo han ordenado o han estado implicados en ¢l, han de sufrir
también la muerte; asi lo quiere la justicia como idea del poder
judicial, segtin leyes universales, fundamentadas a priori.”'* La
pérdida de la dignidad se aprecia en estos casos como absoluta
en proporcion al atentado contra la dignidad cometido en
el crimen. El asesino pierde todo derecho y dignidad como
persona en tanto se le condena a la muerte.

No obstante, en casos menos graves puede haber una
gradacionenlapérdidadeladignidad. Tambiénaquilalimitacion
depende y esta en completa proporcion a la personalidad
juridica que se restringe. Es decir, el criminal que es condenado
a pena de carcel pierde su personalidad civil de manera que se
le restringen ciertos derechos y ciertas obligaciones. Por ello,
Kant habla de que al condenado se le suprime su dignidad de
ciudadano. En efecto, no s6lo ya no puede ser participe de la vida

158 Ibid., Ak., VI, 332.
159 Id.
160 Ibid., Ak., VI, 334.

125



Genealogia de la dignidad

social, sino que ademas enajena, al menos en el orden publico,
su libertad y autonomia, por las cuales haria valer su persona
y la de los demas como fines en si mismos y no como meros
medios. El preso ya no es miembro legislador de un reino de
los fines desde el punto de vista juridico, por lo que tampoco es
considerado, desde esta misma perspectiva, como una persona
poseedora de dignidad. Sin embargo, incluso el criminal -salvo
el que ha cometido asesinato o crimenes contra la humanidad-'*
conserva algo de su dignidad inherente.

Cabria por tanto distinguir entre la dignidad humana,
propiamente dicha, y la dignidad civil. La primera es inherente,
aunque incluso ésta puede serle enajenada en casos extremos
si la persona trata a los demas como meras cosas;'* la segunda,
en cambio, no es inherente, pues depende de las circunstancias
y condiciones en que vive el sujeto, por ejemplo, la ciudadania,
el estatus migratorio, purgar una pena, etc. Por otra parte, la
primera corresponde a la “personalidad innata”, mientras
que la segunda a la “personalidad civil”, segiin se expresa
Kant. Esta correspondencia entre dignidad humana (o ética)
y personalidad innata, por un lado, y entre dignidad civil (o

161 En la actualidad, esto aplica sobre todo en los ordenamientos
juridicos en los que sigue vigente la pena de muerte.

162 El caso mas extremo de trato hacia el otro como cosa se plasma
cuando tal trato conduce a la muerte. Los crimenes de lesa humanidad, como
forma mds radical de atentado contra el orden humano, son el mejor ejemplo
de crimenes que violan la dignidad humana, de aqui que la pena por tales
crimenes sea en muchos casos la muerte. En los Juicios de Niiremberg, los
jueces parecen haber acogido un criterio cercano a lo considerado por Kant,
pues 11 de los 24 dirigentes nazis enjuiciados fueron condenados a la horca.

126



Tirso Medellin

juridica) y personalidad civil, por el otro, se sigue de un pasaje
en el que Kant arguye que la pena no debe ser un disuasivo,
sino solo una consecuencia del delito, pues de lo contrario se
estaria utilizando a la persona del delincuente como un medio y
no como un fin. En palabras de Kant:

La pena judicial... no puede nunca servir simplemente
como medio para fomentar otro bien, sea para el
delincuente mismo sea para la sociedad civil, sino que
ha de imponérsele solo porque ha delinquido; porque el
hombre nunca puede ser manejado como medio para
los propositos de otro ni confundido entre los objetos
del derecho real; frente a esto le protege su personalidad
innata, aunque pueda ciertamente ser condenado a
perder la personalidad civil.'

A este respecto, hay una diferencia significativa en
la manera en que se juzga a la persona juridica y a la persona
moral. En la primera, la medida del desprecio y la pérdida de
la dignidad esta en relacion con la indignidad del acto. En
la segunda, en cambio, la medida del menosprecio esta en
relacion con la posibilidad moral potencial de la persona. Para
esta ultima, alguien que juzgue su comportamiento tendria
que considerar también en los actos, no lo que es, sino lo que
podria ser, lo que debe ser, del mismo modo que al nifo no sélo
se lo trata conforme a lo que es en el momento presente, sino
conforme a lo que potencialmente sera segtin su posibilidad, su

163 La metafisica de las costumbres, Ak., V1, 331.

127



Genealogia de la dignidad

libertad y su deber. En este sentido, dice Kant que la censura
o reconvencion “nunca ha de llegar hasta el total desprecio
del vicioso y hasta negarle todo valor moral: porque bajo esta
hipotesis podria corregirsele nunca; lo cual es inconcebible
con la idea de un hombre que, como tal (como ser moral), nunca
puede perder toda disposicion al bien”.'

Asi pues, la dignidad moral o ética es inalienable, no
asi la civil. Solo la primera depende de la relacion intima de
la persona consigo misma, de su conciencia racional. Pero
aun ella es absoluta solo en la medida en que el ser humano es
miembro del reino de los fines, que es el reino de la moralidad.
En consecuencia, la validez de la dignidad tiene lugar por la
razon practica y por la pertenencia al mundo nouménico, y, en
estricto sentido, es una idea a partir de la cual es posible pensar
un ideal. Parado6jicamente, solo concibiendo la dignidad como
idea e ideal puede evitarse la absoluta dicotomia y escision que
se abre en el ser humano como homo noumenon 'y homo fenomenon.
Esta dualidad se manifiesta en la yamencionada caracterizacion
deladignidad como inherente ala persona en su contraposicion
con la dignidad como resultado de sus acciones; entre la
dignidad del ethos contenida en el concepto grecorromano y
la dignidad ontologica comprendida en el concepto cristiano;
entre la dignidad como diferencia, distincion, honor y rango, y la
dignidad como igualdad. Kant no afirma que la dignidad sea un
ideal semejante, pero sin tal consideracion no podria evitarse la
contingencia de que el agente moral acttie tnicamente conforme
a su animalidad en vez de actuar conforme a su humanidad.

164 1bid., Ak., V1, 463-464.

128



Tirso Medellin

De acuerdo con la teoria kantiana, ¢como podria considerarse
digna a una persona que acttia solo tomando en cuenta criterios
utilitarios y pragmaticos y ve en las demas personas meros
medios y cosas para su beneficio particular?; ¢habria dignidad
en alguien semejante que actta sin respetar la humanidad en
los otros y en si mismo?; ¢y como juzgar a un individuo que no
se diferencia por sus acciones de un animal salvaje o que actaa
incluso peor que uno?; ¢como atribuirle dignidad si en su vida
no se ha constituido estrictamente como persona, toda vez que
sus acciones no muestran signos de racionalidad y autonomia,
sino mera pulsion, instinto y heteronomia?

Si consideramos el modo en que explica Kant la idea
y el ideal, queda de manifiesto el sentido en que la dignidad
humana es una idea a partir de la cual conformamos un ideal
que probablemente no se realizara en la practica, el ideal de
tratar a uno mismoy a los otros en todo momento como fines en
s mismos, pero que, pese a su imposibilidad practica, merece la
pena tratar de actuar siempre conforme a él:

debemos admitir -escribe Kant- que la razon humana no
solamente contiene ideas, sino también ideales, que no
tienen, por cierto, como los platonicos, fuerza creativa,
pero si fuerza practica (como principios regulativos), y
sirven de fundamento de la posibilidad de la perfeccion
de ciertas acciones... La virtud, y con ella, la sabiduria
humana en su entera pureza, son ideas. Pero el sabio (del
estoico) es un ideal, es decir, un ser humano que existe
meramente en el pensamiento, pero que es enteramente

129



Genealogia de la dignidad

congruente con la idea de la sabiduria. Asi como la
idea suministra la regla, asi el ideal, en ese caso, sirve
de modelo para la determinacion completa de la copia;
y no tenemos otra norma de nuestras acciones que la
conducta de este hombre divino [que llevamos]| en
nosotros, con la que nos comparamos, nos juzgamos, y
con ello nos hacemos mejores, aunque nunca podamos
alcanzarla. Aunque no se les otorgue nunca realidad
objetiva (existencia), no por eso estos ideales se tienen
que tomar por quimeras, sino que suministran una norma
indispensable de la razon; ésta precisa el concepto de
aquello que es completo en su especie, para apreciar y
medir por €l el grado y las carencias de lo incompleto.
Pero pretender realizar el ideal en un ejemplo, es decir,
en el fenomeno... es algo impracticable.'s*

Elideal no siempre es para Kant un modelo representado
individualmente, como en el ejemplo lo es el sabio estoico. En
otros lugares, habla del ideal en un sentido mas bien abstracto,
como serian los preceptos evangélicos o la nocion de la virtud.'s

165 Critica de la razén pura, B597.

166 Sobre lo primero dice Kant, por ejemplo, que el mandato evangélico
“Ama a Dios sobre todas las cosas y al préjimo como a ti mismo” “presenta,
como todos los preceptos morales del Evangelio, la disposiciéon moral en
toda su perfeccion como un ideal de santidad inalcanzable por criatura
alguna, y que, sin embargo, constituye el prototipo habia el cual debemos
procurar acercarnos y semejarnos en un progreso sin interrupcion pero
infinito” Critica de la razon prdctica, Ak. V, 83. Evidencia de lo segundo
la tenemos cuando dice sobre la virtud que “estd siempre progresando y,
sin embargo, también empieza siempre de nuevo.- Lo primero se sigue de

130



Tirso Medellin

Asi, pues, el respeto absoluto de la dignidad en uno mismo y en
los demas es un ideal de la razon practica que solo puede tener
absoluta vigencia en la medida en que se considera a la persona
humana formando parte del reino de la moralidad, pero que
pierde su caracter absoluto al considerarse desde la perspectiva
de la persona humana siendo parte del mundo natural. Por esta
razon, el respeto total a la dignidad humana, es decir, el respeto
a la humanidad, tan solo puede realizarse en la conciencia
moral, como ideal, del mismo modo que la dignidad absoluta
e inherente de la persona solo puede ser inviolable en dicha
conciencia. La dignidad interna, dice Kant, es asi inviolable:

del hecho de que el hombre (fisico) se sienta obligado
a venerar al hombre (moral) en su propia persona,
tiene que seguirse a la vez la elevacion y la suprema
autoestima, como sentimiento del propio valor interno,
segtn el cual el hombre no puede venderse por ningtin
precio (pretium) y posee una dignidad que no puede perder
(dignitatis interna), que le infunde respeto (reverentia) por

si mismo.'s’

Resurge aqui el sentido pristino de la dignidad que
naturalmente determino el primer concepto grecorromano:
su vinculo con el sentimiento del valor interno de la persona
que la lleva a la indignacion ante el trato injusto o indigno.

que, objetivamente considerada, sea un ideal e inalcanzable, pero que, no
obstante, sea un deber aproximarse a él continuamente.” La metafisica de las
costumbres, Ak. VI, 409.

167 Ibid., Ak. V1, 436.

131



Genealogia de la dignidad

Por mas que la coaccion externa amenace la dignidad civil,
corporal, social, la conciencia moral permanece siempre
inviolable, al menos potencialmente. En ésta, piensa Kant, se
juzgan los propios actos por una especie de tribunal interior,
el tribunal de larazon, y en tal tribunal hay “unjuezinterno [que]
le observa, le amenaza, le mantiene en el respeto (respeto unido
al miedo)... El hombre puede llegar en su extrema depravacion
hasta no hacerle ningtin caso pero, sin embargo, no puede
dejar de oirla.”¢ Atender a tal conciencia es la fuente de la
moralidad y, por consiguiente, de la humanidad, de modo que
la manera fundamental de honrar la dignidad de la persona de
los otros y de uno mismo es actuar conforme a esa conciencia
que manda respetar la humanidad en cuanto ideal, pues esto
implica el respeto de todo ser humano. Como se ha dicho, la
forma practica que toma el ideal como mandato es el de tratar
a toda persona como un fin en si mismo y nunca soélo como
un medio, lo cual quiere decir que no se debe olvidar que
toda persona es miembro de un mundo en el que es posible
perseguir ideales como el de la dignidad y la plena humanidad,
y que no solo es miembro de un mundo natural e instrumental.

Por otro lado, la forma practica que toma el ideal como
comportamiento es -y quizas esto lo expresa Kant con mayor
claridad que ninguno- el respeto. La dignidad demanda en
la relacion con el otro y con uno mismo como otro la actitud
de respeto: “el respeto que tengo por otros o que otro puede
exigirme (observatio aliis praestanda) es el reconocimiento de una
dignidad (dignitas) en otros hombres, es decir, el reconocimiento
de un valor que carece de precio”.®

168 Ibid., Ak. VI, 438.
169 Ibid., Ak. VI, 462.

132



Tirso Medellin

Kant considera que el respeto es un sentimiento, no un
deber.”” La ley supone que sea respetada, por lo cual el respeto
no podria ser un deber; lo que constituye el deber es la accion
conforme a la ley, segtin la definicion misma del concepto. En
todo caso, la dignidad conlleva el sentimiento de respeto y se
puede expresar, aun si no es en sentido estricto, que el respeto
a las personas es un deber, si bien con ello solo se esta diciendo
que es un deber actuar conforme a las leyes. Al final de cuentas,
de tal forma de actuar segtin una legislacion ética, se desprende
el respeto hacia la persona humana.

Ahora bien, como la idea de la dignidad refiere a la
humanidad que hay en la persona, quien merece respeto no es
la persona en primer lugar, sino la humanidad que hay en ella.
“Despreciar (contemnere) a otros, es decir, negarles el respeto que
se debe al hombre en general, es, en cualquier circunstancia,
contrario al deber; porque se trata de hombres. Menospreciarles
(despicatui habere) interiormente por comparacion con otros es
sin duda inevitable a veces, pero manifestar externamente el
menosprecio es una ofensa.””* De nuevo, aqui reitera que lo que
merece respeto absoluto es la humanidad que hay en la persona,

170 “Asi pues, cuando se dice que el hombre tiene el deber de la
autoestima, se dice incorrectamente y mas bien tendria que decirse que la ley
presente en él le arranca inevitablemente el respeto por su propio ser, y este
sentimiento (que es peculiar) es un fundamento de determinados deberes,
es decir, de determinadas acciones que pueden concordar con el deber para
consigo mismo; pero no puede decirse que el hombre tiene el deber de
respetarse a si mismo; porque ya para poder concebir un deber en general,
ha de tener en si mismo respeto por la ley” Ibid., Ak. VI, 402-403.

171 Immanuel Kant, La metafisica de las costumbres, Ak. VI, 463.

133



Genealogia de la dignidad

y no esta altima como individuo singular, porque la persona, al
ser sujeto de comparacion con las demas, esta sujeta a recibir
un mayor o menor aprecio (“precio de afecto”, dice Kant).
La humanidad, en cambio, no puede ser susceptible de tales
gradaciones, pues su valor no reside en el afecto que la persona
siente hacia ella, sino en la condicion para que la persona
tenga un valor interno e inherente. El valor de la humanidad es, por
consiguiente, incondicionado, no asi el de las personas singulares.

A manera de sintesis, podemos ahora identificar los
aspectos caracteristicos del concepto ilustrado de la dignidad
humana. Como se advirtio, los pensadores ilustrados no se
desprendieron del todo de los sentidos previos, y en especial,
del sentido grecorromano. En los siglos XVIIT y XIX el uso
mas comun de la palabra era todavia el de honor y rango. Al
respecto, hay numerosos estudios que lo indican,”? aunque ello
es evidente si se consulta la literatura, el derecho y la filosofia de
época. No obstante, debido a los acontecimientos politicos de
laModernidad y la gradual transformacion de la mentalidad y la
cultura europeas, ocurre un proceso de parcial democratizacion
del honor. Muestra de ello es la critica de Paine a las bases de la

dignidad de la clase noble.

172 Ver en especial Jeremy Waldron, Dignity and Rank; Jeremy
Waldron, “Dignity, Rank, and Rights”, en The Tanner Lectures on Human
Values, 2009; Chritopher McCrudden, Human Dignity and Judicial
Interpretation of Human Rights, en The European Journal of International
Law, Vol. 19, no. 4, 2008, pp. 655-724; Mika LaVaque-Manty, “Dueling for
Equality: Masculine Honor and the Modern Politics of Dignity”, en Political
Theory, Diciembre 2006.

134



Tirso Medellin

Porotrolado,lasguerrasdereligion fueron determinantes
para que las ideas de la tolerancia y de un campo impenetrable
para el poder, el campo de la conciencia -en el cual la libertad
tiene siempre su altimo resguardo y la dignidad su mas solido
asiento, como dignidad interna- obtuvieran una gradual difusion
y reconocimiento, constituyendo asi el espiritu liberal que se
fue consolidando desde el Siglo de las Luces. La libertad interior
se vincul6 entonces con la igualdad y, por esta via, como se ha
visto en el pensamiento de Kant, con la dignidad. Lo que hay de
nuevo en todo ello es que el filosofo aleman, al fundamentar la
dignidad, logra prescindir de cualquier consideracion de tipo
teologico o religioso. Esta es quizas la marca distintiva que
dejaron las guerras religiosas sobre la nocion de la dignidad
humana durante la reforma protestante y la contrarreforma:
la comprension de que la dignidad humana no podia estar
condicionada por el credo religioso y, finalmente, que no podia
incluso estar fundada sobre la fe en un dios.””

Asi, pues, reconociendo los limites de la razon humana
y la posibilidad de conocer realidades absolutas, Kant opta por
apelar a lo que considera es lo determinante en la constitucion
de la humano. En esto fue hijo de su tiempo, el tiempo de la
Ilustracion y de la paradojica fe en la razon. Concibe, en
consecuencia, al ser humano desde dos perspectivas, la de
la mera animalidad, en la que la libertad no existe en sentido

173 Cfr. Sergio Dellavalle, “From Imago Dei Mutual Recognition: The
Evolution of the Concept of Human Dignity in the Light of the Defence of
Religious Freedom”, en Christopher McCrudden, Understanding Human
Dignity, Oxford, Oxford University Press, 2013, pp. 435-449.

135



Genealogia de la dignidad

pleno y, por tanto, no puede haber moralidad; y la de la
racionalidad, en la que la libertad adquiere la forma de la
autonomia y se funda la moralidad del ser humano y su estricta
dignidad. El problema es que la persona humana no es ni sélo
animalidad, ni solo racionalidad; de modo que su dignidad,
siendo incondicionada por su razon, esta condicionada por
el comportamiento pulsional e instintivo. Por consiguiente,
la absoluta dignidad solo puede tener lugar en el mundo de
las ideas, el mundo nouménico, en el que la humanidad es un
modelo que merece absoluto respeto y al cual las acciones de
todoslos seres humanos, por lo que tienen de humanos, deberian
dirigirse. El trato digno a toda persona humana es entonces un
ideal de la razon practica, que no puede realizarse plenamente
en la realidad, pero al cual se debe aspirar de manera constante.
Un trato semejante es muestra del respeto a la persona, y en ¢l
se reitera y realiza la plena dignidad de si mismo y de los otros,
pues, como considera Kant, lo que se honra en la persona es la
dignidad de la humanidad y no solo la del individuo singular.
La dignidad es, asi, igual en todos los seres humanos, pero tal
igualdad es potencial. Por tanto, depende de los seres humanos,
de su comportamiento segin principios éticos, que aquel ideal
se convierte en realidad. Nada hay asegurado, ni la dignidad
singular ni la igual dignidad, pues ambas ideas dependen para
realizarse de que la persona se comporte segtin la humanidad.

Kant parece considerar, por otro lado, que la dignidad
de la persona esta a salvo incluso ante cualquier acto indignante
que provenga del exterior. Esaquidonde establece el vinculo con
las ideas tradicionales sobre la dignidad, a saber, los contenidos

136



Tirso Medellin

semanticos de distincion, rango, categoria, honor, etc. El respeto
del ideal de la humanidad se hace manifiesto no solo en el trato
digno hacia los otros, sino, sobre todo, en el respeto hacia si
mismo. Si bien el trato que una persona recibe de los otros puede
ser ofensivo e indignante, el mismo sentimiento de indignacion
obliga a la persona a refrendar su propia dignidad mediante la
exigencia de respeto. De este modo, hay un espacio en el que la
dignidad resulta invulnerable; este lugar es la conciencia. Por
esta razon, sin importar el tipo de humillaciones a las que sea
sometida una persona, su respuesta ante ellas siempre puede ser
digna. La historia ha dado muchisimos ejemplos de ello tanto en
personajes como en grupos y poblaciones: Socrates, Espartaco,
Gandhi, Martin Luther King; los delios ante las amenazas de
los atenienses, los galos ante el asedio de Alesia por Julio César,
los partisanos yugoslavos durante la Segunda Guerra Mundial,
Cuba frente al embargo estadounidense, la poblacion de Gaza
ante el genocidio cometido por Israel, etc. Asi, el primer y mas
profundo peligro parala violacion de la dignidad humanano esta
en la ofensa exterior, sino en la sumision interior. Una persona
que se humilla a si misma, que se trata a si misma como medio
y no como fin, aniquila, por decirlo de una manera, la fuente de
toda dignidad, pues abre las puertas para el trato irrespetuoso
desde fuera.”* El derecho, considera Kant, poco puede hacer

174 Al tratar de las cuestiones casuisticas en torno a los deberes del
hombre respecto a si mismo, Kant reflexiona sobre las expresiones dirigidas
a establecer las diferencias de rango; expresiones como vuestra majestad,
ilustrisimo, su sefioria, etc., las cuales terminan por denotar una falsa humildad,
y que se diferencian de la mera cortesia. Acerca de tales manifestaciones con
las que se enaltece el rango y el honor de una persona, rebajandose la propia,
concluye Kant: “quien se convierte en gusano, no puede quejarse después de
que le pisoteen”. Metafisica de las costumbres, Ak., VI, 437.

137



Genealogia de la dignidad

aqui, pues la dignidad interior pertenece al campo de la ética 'y
de la libertad interior, mientras que las leyes juridicas solo son
vinculantes para la libertad exterior.

138



Tirso Medellin

LAS CRITICAS AL CONCEPTO ILUSTRADO DE LA
DIGNIDAD

LAS IDEAS KANTIANAS SOBRE LA DIGNIDAD, Y, por tanto, el concepto
ilustrado en si mismo, no han estado exentos de critica. Muchas
de estas criticas han tenido por objeto el formalismo, la nocion
del valor o el trasfondo cristiano de la ética de Kant. Uno de
los criticos mas mordaces a la nocion de la dignidad humana
tal cual la habia formulado el filosofo de Konigsberg fue Arthur
Schopenhauer. Es conveniente considerar brevemente estas
objeciones y relacionarlas con las ideas de otros pensadores
posteriores de corrientes muy diversas, como lo son Friedrich
Nietzsche y Enrique Dussel.

Schopenhauer intent6 refutar la totalidad de la
construccion con la que Kant habia sostenido el concepto
de la dignidad humana. Como es sabido, el fundamento de la
filosofia schopenhaueriana radica en la voluntad entendida de
una manera muy distinta a la kantiana. Si en esta tltima forma,
la voluntad es concebida como esencialmente determinada por
la razon, en la primera, en cambio, es concebida como impulso,
como voluntad de vivir y, por consiguiente, con independencia
de la racionalidad. Segtn un texto inédito citado por Roberto
R. Aramayo en la Introduccion a EI mundo como voluntad y
representacion, Schopenhauer explica que

Lo tinico primario y originario es la voluntad, la 6¢Anpa
[la volicion pulsional ciega e inconsciente propia del
deseo], no la Podinoig [el proceso deliberativo que
tiene conciencia de intentar cumplir con un designio];
la confusion de ambas, para las que solo hay una

139



Genealogia de la dignidad

palabra en aleman, induce a tergiversar mi doctrina.
Oéhnua es la voluntad intrinseca, o por antonomasia, la
voluntad en general, tal como es percibida en el hombre
y en el animal; pero fovAn es la voluntad reflexiva, el
consilium (la deliberacion), la voluntad conforme a una
determinada eleccion.””

A partir de esta concepcion de la voluntad dirigida
siempre por el deseo ciego, Schopenhauer sostiene que la
voluntad es insaciable. Pero lo relevante de esta concepcion
para la critica a la idea de la dignidad kantiana, es que el valor,
lo bueno y la relacion entre fines y medios se ven forzosamente
trastocados. De acuerdo con esta primacia de la voluntad como
deseo irracional, nada puede ser concebido siquiera como un fin
en si mismo. Por ello dice:

‘existir como un fin en si mismo’ es una expresion
impensable, una contradictio in adjecto. Ser un fin significa
ser un objeto de deseo. Cualquier fin solo puede existir
en relacion a un deseo, del cual, el fin es su motivacion
directa. Solo asi puede tener algin sentido la idea de
fin’, sentido que se pierde en cuanto se rompe esa
conexion. Pero esta relacion, que es esencial a la cosa,
necesariamente excluye cualquier ‘en si mismo’.””®

Para la voluntad no hay, pues, ni un fin absoluto, ni un
fin absolutamente bueno. Los fines y los bienes son, por tanto,

175 Arthur Schopenhauer, El mundo como voluntad y representacion,
traduccion de Roberto R. Aramayo (ed.), vol. 1, México, FCE, 2012, pp. 23-24.

176 Arthur Schopenhauer, The basis of morality, London, Swan
Sonnenschein & Co., 1903, pp. 92-93. Traduccion propia.

140



Tirso Medellin

relativos a los deseos singulares. Bajo esa misma consideracion,
la persona tampoco puede ser un fin en si mismo. El hombre,
piensa Schopenhauer, es egoista y las personas siempre son
consideradas en principio bajo el criterio de utilidad. Cuando
una persona no le es util a otra en algtn sentido, entonces ella
en si misma “se vuelve nada para nosotros”.””” La persona solo
tiene, en consecuencia, un valor instrumental, esto es, como
medio, por lo cual carece de valor alguno si no se relaciona
con los intereses particulares de otros sujetos. Por estas
razones, no puede haber otra base o fundamento de la ética
que el sentimiento de simpatia. S6lo mediante la simpatia y la
compasion puede el ser humano detener el afan insaciable de la
voluntad. De esta manera, Schopenhauer no reconoce la validez
de las nociones kantianas de voluntad ni de “fin en si mismo”,
que son esenciales para el concepto ilustrado de la dignidad.

No obstante, atin va mas lejos y cuestiona el mas solido
fundamento de ladignidad, a saber, laautonomia. Schopenhauer
considera que la nocion de autonomia carece de sentido,
pues piensa que es una ficcion. La voluntad universalmente
legisladora a la que aludia Kant en la tercera formulacion del
imperativo categorico, por la cual se seguia la autonomia de la
voluntad, es ficticia porque “reposa en la renuncia a todo interés
de la voluntad cuando ésta actuia segtin el sentido del deber”.”s
No puede haber, piensa Schopenhauer, voluntad sin interés o
motivo, por lo que laidea de un reino de los fines no es otra cosa
que una utopia.

177 Ibid., pp. 96-97.
178 Ibid., p. 99.

141



Genealogia de la dignidad

Finalmente, habiendo hecho las criticas anteriores,
Schopenhauer se dirige contra la idea de la dignidad humana
como tal. Para ello, parte de la definicion misma de la dignidad
dada por Kant como un valor incondicionado e incomparable.

Todo valor -escribe Schopenhauer- es la estimacion de
una cosa comparada con otra; es asi una concepcion
de comparacion y es, en consecuencia, relativa; y esta
relatividad es precisamente lo que conforma la esencia
de la idea... Un incomparable, incondicionado, absoluto
valor, como Kant declara ser la ‘dignidad’, es asi, como
muchas otras cosas mas en filosofia, la expresion
en palabras de un pensamiento que es en realidad
impensable; tanto como lo es ‘el nimero mas grande’ o
‘el maximo espacio posible’.”?

Asi, para Schopenhauer las personas no son fines en si
mismos, pues en lanaturalezano hay lugar en el que los animales
racionales se comporten hacia los otros considerandolos en
esa forma; anade que la idea de una voluntad pura y autonoma
es una ficcion porque la voluntad siempre esta movida por
intereses particulares y una voluntad autonoma no puede, en
consecuencia, existir como legisladora universal en un reino
de los fines; finalmente, concluye que la definicion misma de
la dignidad carece de sentido porque es un contrasentido que
exista algo que valga por si mismo, toda vez que el valor de
una cosa se define siempre por la relacion con algo. Por estas
razones considerd que Kant no habia conseguido establecer

179 Ibid., pp. 101-102.

142



Tirso Medellin

una fundamentacion de la ética y que el imperativo categorico
no era sino la inversion de la teologia moral del cristianismo.

Ademas de esta critica general, hay otros aspectos que
merecen atencion: el primero de ellos es el cuestionamiento
que hace sobre el respeto a los animales; el segundo es el
senalamiento sobre la pena de muerte como un trato indigno
hacia los prisioneros. Kant consideraba a los animales no
racionales como meras cosas, es decir, como medios. Pero
entonces como se podria impedir el maltrato hacia los
animales no racionales. Kant considera en la Metdfisica de las
costumbres que la razon por la que el ser humano tiene el deber
de no maltratar a los animales es so6lo por un deber hacia si
mismo, pero no porque tenga un deber hacia las mascotas, los
animales de trabajo, etc. El deber hacia uno mismo consiste en
este caso en que, si maltrata a los animales, “se embota en el
hombre la compasion por su sufrimiento, debilitandose asi y
destruyéndose paulatinamente una predisposicion natural muy
util alamoralidad en la relacion con los demas hombres”.* Esto
perspectiva, considera Schopenhauer, va contra los principios
de la ética oriental, sobre todo del budismo y el hinduismo, y es
caracteristica de la vision judeocristiana que ve al mundo como
un medio para su subsistencia, en vez de considerar al mundo
como “la Eterna Realidad inmanente en todo aquello que tiene
vida”.#' Independientemente de la inspiracion religiosa de
este pensamiento, se abre un aspecto relevante para la idea de
dignidad, a saber, si la fuente y el fundamento de la dignidad

180 Immanuel Kant, Metafisica de las costumbres, Ak. V1, 443.
181 Arthur Schopenhauer, The basis of morality, p. 95.

143



Genealogia de la dignidad

pueden encontrarse, antes que en la libertad y la racionalidad

de la persona humana, en la vida misma.

Esto ultimo se relaciona con la segunda cuestion
enunciada por Schopenhauer: la pena de muerte. Ya se ha
comentado como la cuestion de la pena de muerte se vuelve
problematica una vez que se reconoce la dignidad humana.
Tanto Tomas de Aquino como Kant abordaron el problema
sin dar una solucion satisfactoria. Schopenhauer estima que
el segundo entra en contradiccion al defenderla, pues en tal
caso se estaria tratando a la persona como una cosa y como
un medio para el fin de generar el terror y evitar que los demas
ciudadanos violen la ley. Se ha visto que no era éste el sentido de
la teoria kantiana, sin embargo, si la dignidad se fundamentara
en la vida, mas bien que en la racionalidad y la autonomia,
desde la perspectiva juridica se abriria un espacio mucho mas
amplio para la proteccion de la dignidad de las personas y, por
consecuencia, de los derechos humanos.

Se aprecia, pues, la relevancia de las observaciones de
Schopenhauer. Estas han tenido eco directa o indirectamente
en el pensamiento de filésofos posteriores. Entre ellos
cabe mencionar cronologicamente a Nietzsche. La critica
nietzscheana se dirige, no tanto contra Kant, como contra la
nocion de la dignidad humana en si misma, pues considera
que representa los valores de la moral cristiana y el
resentimiento, de lo que ¢l considera la mediania, frente a la
aristocracia de los hombres con voluntad de poder. Nietzsche
intenta rescatar los valores agonales de la ética heroica de los

primeros tiempos de las poleis griegas y contrasta el antiguo

144



Tirso Medellin

Estado guerrero con el moderno Estado liberal de derecho, en
el que no ve sino un instrumento para someter a los espiritus
fuertes. “Los modernos -escribe Nietzsche- tenemos ventaja
sobre los griegos con dos conceptos dados como consolacion
~como si realmente lo fuera- a un mundo que se comporta a
la manera de los esclavos evitando ansiosamente la palabra
‘esclavo’: nosotros hablamos de la ‘dignidad del hombre’ y de
la ‘dignidad del trabajo’ [...] Los griegos no tenian necesidad
de alucinaciones conceptuales como ésta.”'s>

A Nietzsche le parece que la dignidad humana y lo
asociado con ello, como el derecho al trabajo digno, son ideas
que mas que dignificar al hombre lo empobrecen, porque
significa que toda persona sin distincion debe ser tratada como
igual. Esta es la expresion de la mala conciencia que se ha
extendido por el mundo después de la época heroica: hacer del
modelo del hombre, no al hombre superior, sino al inferior. La
dignidad humana es, pues, la expresion del resentimiento hacia
los que sobresalen, pero también la garantia de un conformismo
que se regocija en la actitud pasiva y reactiva de los mas débiles.

Si bien esta critica extrema de la dignidad humana es
bastante simplista, pues solo ve en el conflicto la oposicion entre
las voluntades sin tomar en cuenta el profundo sufrimiento y
la deshumanizacion extrema a la que es capaz de llegar el ser
humano en condiciones de violencia extrema, hay sin embargo
algo que vale la pena destacar como riesgo para los discursos

182 Friedrich Nietzsche, “The Greek State”, en Friedrich Nietzsche, On
the Genealogy of Morals, New York, Cambdridge University Press, 2006, pp.
164-165. Traduccion propia.

145



Genealogia de la dignidad

sobre la dignidad humana. Este principio, una vez reconocido
como base de los derechos humanos, es decir, como garantia
para la proteccion de la persona por parte del Estado, puede
conducir a la ciudadania pasiva que, en vez de dignificarse,
asume su dignidad sin responsabilizarse por ella. Esto conlleva
un paternalismo semejante al que se desarrolld durante la
posguerra y que generd una ciudadania pasiva.’** La persona, al
saberse poseedora de dignidad -que no sentirse poseedora de
ella-, exige la proteccion juridica de sus derechos invocando el
principio de la dignidad humana, aun si ella misma no actta
conforme a tal dignidad. Hay infinidad de ejemplos que se
pueden referir sobre esto y van desde casos extremos, como
son los asesinos y miembros de la delincuencia organizada,
hasta ciudadanos comunes, politicos y burocratas que, al
corromperse, violan su responsabilidad como ciudadanos al
tiempo que violan su dignidad, pues se prestan a ser utilizados
como medios para los fines de otros.

Para concluir estas consideraciones filosoficas
sobre la dignidad humana, queda por analizar un poco mas
detenidamente un aspecto de la critica de Schopenhauer, que
retoma Enrique Dussel. Este reitera que la dignidad humana es
un sentimiento; pero a diferencia de otro tipo de sentimientos,
como, por ejemplo, la alegria de ver a una amistad, se trata
de un sentimiento de algo que atn no esta dado, de algo que
a través del sentimiento se va construyendo. “La dignidad,
como la identidad a la que se refiere -escribe-, se conquista,

183 Adela Cortina, Los ciudadanos como protagonistas, Barcelona,
Galaxia Gutenberg/Circulo de lectores, 1999.

146



Tirso Medellin

se va construyendo procesualmente. Es un movimiento de
‘dignificacion’.”#* Asi pues, la persona debe actuar para afirmar
su dignidad frente al otro que lo cosifica. En consecuencia, ésta
ultima no solo posee una dimension ética, sino también una
dimension politica. De aqui la relevancia de la dignidad humana
en la filosofia de la liberacion, la cual se enmarca en el discurso y
las teorias de la izquierda latinoamericana que asumen la critica

contra el imperialismo y el eurocentrismo.

Historicamente, la dignidad humana ha sido negada en
cada acto de opresion, de sometimiento y de esclavizacion. “El
esclavo ha sido destituido de su dignidad de sujeto ético. Se lo
ha transformado en ‘cosa’ sin derecho alguno”.'** En este aspecto
Dussel parece estar de acuerdo con la definicion kantiana, pues
asume que lo contrario a la dignidad es la cosificacion, el uso del
otro como un medio. No obstante, critica otro aspecto de dicha
definicion: del mismo modo que Schopenhauer, cree que Kant
cometi6 un error al identificar “dignidad” y “valor”. La razon de
este equivoco es la misma que habia indicado Schopenhauer, a
saber, que el valor siempre es relativo. En efecto, para Dussel el
valor es mediacion y, como tal, no puede ser absoluto. Por tanto,
Kant “confunde ‘dignidad’ de la persona con ‘valor’.”# Si Kant
habia dicho con acierto que la persona no puede ser un medio,
ahora hay que decir, piensa Dussel, que ello no significa que sea
un fin. La consecuencia de esto es que la persona no puede ser

184 Enrique Dussel, Materiales para una politica de la liberacién, México,
UANL/Facultad de Filosofia y Letras/Plaza y Valdés, 2007, p. 137.

185  Ibid., p. 139.
186  Ibid., pp. 141-142.

147



Genealogia de la dignidad

siquiera algo que posee valor en si mismo; la persona no posee
valor, solo dignidad.

Estas afirmaciones pueden ser objeto de un amplio
debate y presuponen una extensa critica que ha realizado
este filosofo latinoamericano a las éticas axiologicas.'” Para
hacer una sintesis extrema, baste senalar que considera que
todas las éticas occidentales de la Modernidad han caido
dentro de la dualidad sujeto-objeto, lo formal-material,
olvidando asi el ser (perspectiva ontologica), el mundo de
la vida que no se aprehende mediante la “representacion”
ni mediante la “constitucion de sentido”, sino mediante la
apertura a la manifestacion del ser. Tal apertura tiene que
implicar tres momentos de la ética, el momento material (al
que pertenece el principio material universal de la ética),
el momento formal (al que pertenece el principio formal
universal de la ética) y el momento de la factibilidad (al que
pertenece el principio ético de factibilidad).'s

187 Ver Enrique Dussel, Para una de-struccion de la historia de la ética I,
Mendoza, Ser y Tiempo, 1972.

188 Ver Enrique Dussel, Etica de la liberacion en la edad de la
globalizacién y la exclusion, Madrid, Trotta, 1998, pp. 132, 214 y 268.
El principio material manda actuar siempre buscando la produccion,
reproducciéon o desarrollo de la vida humana; el principio formal
manda actuar, en un contexto argumentativo, siempre reconociendo a
los interlocutores como iguales y con disposicién para llegar a acuerdos
aceptando el mejor argumento y considerando el principio ético material; el
principio de factibilidad manda actuar siempre considerando la factibilidad
(la accion posible) segun los principios éticos material y formal.

148



Tirso Medellin

De estos tres principios, basta con mencionar el
primero por las consecuencias que tiene para la nocion de la
dignidad humana. Este, dice: “El que actta humanamente
siempre y necesariamente tiene como contenido de su
acto alguna mediacion para la produccion, reproduccion o
desarrollo autorresponsable de la vida de cada sujeto humano
en una comunidad de vida, como cumplimiento material de
las necesidades de su corporalidad cultural [...], teniendo por
referencia ultima a toda la humanidad.”® Enrique Dussel
considera que la ética kantiana “tiene que presuponer la ética
material como un escenario hipotético”;* en contra de esto,
intenta, no suponer, sino reconocer el ambito de la materialidad
de la existencia humana y, por tanto, de la ética. Como queda
expresado en el principio ético material, el fundamento altimo
de toda ética, el momento material, es la vida del ser humano.
Dussel insiste una y otra vez en que la ética que propone es una
“etica de la vida™.

Bajo la consideracion de este principio, la dignidad
humana debe tener un fundamento mas amplio que el kantiano
mundo ideal de los fines, por el que la validez de la dignidad
humana solo se limitaria a momento formal de fundamentacion
del imperativo categorico y su aplicacion a casos practicos
en los que el contenido material es solo supuesto. Desde esta
perspectiva, la persona como sujeto de la dignidad humana ya
no es solo un fin -enfoque racionalista- sino un ser corporal

189 Ibid., p. 132.

190 Ibid., p. 174. Ver Enrique Dussel, Para una de-strucciéon de la
historia de la ética, p. 105.

149



Genealogia de la dignidad

con vida. Por ello, Dussel cree que la definicion kantiana de
la dignidad como el fin en si mismo es equivoca. Segin este
pensador, la persona no es algo que posea valor en si misma, ni
esun fin en si mismo, como ya se ha comentado. La persona solo
posee dignidad y ésta es algo absoluto por si, algo que ni siquiera
puede decirse que valga. ¢Cual es, pues, el asiento de esta
dignidad? Ninguno otro que la persona que, en su corporalidad,
vive. “El criterio absoluto, lo digno -escribe Dussel- es el ‘sujeto
corporal vivo™®! por tanto, no un ideal, sino algo concreto y
existente. La concepcion dusseliana de la dignidad humana se
resume en una nota de su Etica de la liberacion:

El sujeto ético posee una dignidad suprema en el ‘ciclo’ de la
reproduccion de la vida en el planeta Tierra. Como afirmaba
Kant, la persona no es un medio; pero, mas alla de Kant, no
es tampoco un fin, sino que es un sujeto ético que pone’ (y
juzga’) los fines. Todos los seres vivos tienen por su parte una
diferenciada dignidad o valor, en cuanto se acercan o alejan de
la produccion, reproduccion y desarrollo de la vida humana,
referencia ultima (por su realidad [complejidad cerebral] y
eticidad [autoconciencia responsable)] de la vida en cuanto tal.
Esto no es antropocentrismo, sino el saber situar al ser humano
por su complejidad en el punto central del ‘ciclo de la vida’.»*>

Se muestra aqui una aportacion significativa para la idea
de la dignidad humana: su vinculo indudable con la condicion
vital, cosa que subestim6é Immanuel Kant. Sin embargo, ello

191 Enrique Dussel, Materiales para una politica de la liberacién, p. 142.

192 Enrique Dussel, Etica de la liberacion en la edad de la globalizacién
y la exclusion, p. 491 n.358.

150



Tirso Medellin

no quiere decir que tal contenido no quedara protegido bajo
el concepto ilustrado, solo que en ¢l la vida es un contenido
inherente y que esta en la base, pues sin €l no seria siquiera
posible la dignidad. Para Kant lo que el valor de la dignidad
humana protege no es la vida por si misma -pues para ello no
hace falta mas que el instinto-, sino la vida humana, es decir,
una vida en la que la persona merece respeto.”* El orden natural
es suficiente para proteger la vida animal y, por consiguiente,
también la del ser humano (al final de cuentas, la especie
homo sapiens es una de las mas exitosas desde la perspectiva
evolutiva); pero para lo que no es suficiente el orden natural es
para proteger la vida de respeto entre las personas, en la que
la dimension emotiva juega un papel fundamental (no hay que
olvidar que la dignidad surge en principio como sentimiento), y
no solo las dimensiones sensitiva e instintiva.

Por otra parte, el mismo Dussel cae en la dificultad
de distinguir dos contenidos semanticos que estan tan
estrechamente entrelazados, como lo son la dignidad y el valor.
Enlacitaanterior dice que los seres vivos “tiene una diferenciada
dignidad o valor”, y por tanto utiliza ambos términos como

193 Ver la Sentencia BVerfGE39, 1, del Tribunal Constitucional Federal
Aleman. En los fundamentos de la resolucion se lee: “la vida en desarrollo
también goza de la protecciéon de la dignidad humana garantizada en el
Art. 1, parrafo 1 de la Ley Fundamental. Donde existe vida humana, ahi
corresponde también dignidad humana; no es determinante el hecho de
que el portador sea consciente de esta dignidad y que esté en condiciones
de hacerla valer por si mismo”. Jurisprudencia del Tribunal Constitucional
Federal Alemdn: Extractos de las sentencias mds relevantes, compiladas por
Jirgen Schwabe, México, Fundacién Konrad Adenauer, 2009, pp. 116-117.

151



Genealogia de la dignidad

sinonimos o, en todo caso, los asimila, cayendo en una flagrante
contradiccion. Pero independientemente de ello, considerar
que el valor es siempre algo relativo a medios y fines es reducirlo
auna sola forma de la realidad valorativa, la instrumental, como
en el caso del valor de cambio y el valor mercantil.

Por ultimo, hay que decir que identificar la dignidad con
el ser, esto es, con el ser vivo, despoja a la nocion de dignidad de
su riqueza semantica. La definicion kantiana es en este sentido
mucho mas rica cualitativamente, pues en ella se entrelazan
el sentido de respeto, diferencia, distincion, humanidad (y no
solo vida biologica), fin en si mismo, persona, racionalidad,
sentimiento o emocion. En cambio el concepto que recupera
Dussel (junto con otros, como Heidegger o Zubiri) resulta en
expresiones que son extranas al uso del lenguaje en las distintas
épocas de la historia. Ejemplo de ello es la siguiente cita del
mismo Dussel: “La vida humana, el sujeto vivo ni tiene valor ni
tampoco tiene derecho ‘alavida’. El sujeto humano viviente tiene
dignidad y en tanto tal ‘funda’ todos los valores, aun los éticos,
y todos los derechos.”* Olvida Dussel aqui que, en el ambito
del derecho, el marco juridico protege no solo la dignidad de
la persona viva, sino también la de la persona muerta.””> Kant
senala sobre el derecho al buen nombre tras la muerte:

194 Enrique Dussel, Materiales para una politica de la liberacién, p. 143.

195 Ejemplo de esto es el famoso caso Mephisto, Sentencia BVergfGE
30, 173, del Tribunal Constitucional Federal Aleman, en el que se limito
la libertad artistica invocando la dignidad del fallecido y su descendencia.
Ver Ingo v. Miinch, “La dignidad del hombre en el derecho constitucional
aleman”, en Foro, Nueva época, num. 9, 2009, p. 113.

152



Tirso Medellin

Que mediante una vida intachable y una muerte que la
concluye el hombre adquiera como suyo un buen (o mal)
nombre, que le sobrevive, cuando ya no existe como
homo phaenomenon, y que los supervivientes (parientes o
extrafos) estén también autorizados a defenderle ante
un tribunal [...]; que ¢l pueda -digo- adquirir un derecho
semejante, es un fendomeno, tan raro como innegable, de
la razon legisladora a priori, que extiende su mandato y
prohibicion incluso allende los limites de la vida.'*

Pero volviendo a la afirmacion de que “el sujeto vivo

no tiene valor” porque tiene dignidad, resulta extrafio al uso

habitual de los términos afirmar que las personas no tienen

valor. Incluso el mismo Dussel, en el texto citado mas arriba

dice: “los seres vivos tienen por su parte una diferenciada

dignidad o valor”, empleandolos como sinonimos. Un pasaje

de la Carta sobre el “humanismo” de Martin Heidegger, que cita el

mismo Dussel, cae en esta misma oposicion de los términos que

resulta problematica:

De lo que se trata es de admitir de una vez que al designar
a algo como ‘valor’ se esta privando precisamente a lo
asi valorado de su importancia [Wiirde=dignidad]. Esto
significa que, mediante la estimacion de algo como valor,
lo valorado so6lo es admitido como mero objeto de la
estima del hombre. Pero aquello que es algo en su ser no
se agota en su caracter de objeto y mucho menos cuando
esa objetividad tiene caracter de valor. Todo valorar es

196

Immanuel Kant, La metafisica de las costumbres, Ak. VI, 295.

153



Genealogia de la dignidad

una subjetivacion, incluso cuando valora positivamente.
No deja ser a lo ente, sino que lo hace valer tnica y
exclusivamente como objeto de su propio quehacer.”

Heidegger considera que valorar algo es despojarlo de su
dignidad, pues hacerlo implica que aquello que es digno en su
ser se convierta en objeto para un sujeto. Al volverse relativo al
sujeto, el ser se oculta en lugar de desvelarse. Por ello, escribe
Heidegger, “El pensar en valores es aqui y en todas partes la
mayor blasfemia que se puede pensar contra el ser”."* El ser no
puede ser valorado, simplemente es. La estimacion humana del
ente implica siempre considerarlo desde una sola perspectiva,
la del sujeto y, por tanto, disminuir su dignidad ocultando el
ser. Sin embargo, esta concepcion ontologica de la dignidad,
de la que habla Heidegger, que solo podria ser apreciada en la
actitud contemplativa del filosofo y el artista, tiene la dificultad
del inmovilismo practico. Lo digno del ser del ente solo se
contempla y la actitud practica correspondiente tnicamente
podria caber en la apertura del pensar al ser, lo cual constituye
una posicion moral en el mundo, pero una posicion que pretende
ir mas alla del ente, olvidando que, en éste, en el sujeto humano
que valora, es donde acontecen los conflictos éticos. Esta misma
dificultad se constata en el pensamiento de Heidegger sobre
los conflictos tecnologicos de los ultimos siglos. Como escribe
Jorge Linares: “Heidegger desacredita todo intento de poner
limites éticos al poder tecnologico para contrarrestar su poder,

197 Martin Heidegger, “Carta sobre el humanismo™, en Hitos, Madrid,
Alianza Editorial, 2007, pp. 285-286.

198 Id.

154



Tirso Medellin

dejandonos solo el recurso de una abstracta capacidad artistica
para aproximarnos a la Ereignis [“acontecimiento apropiador
del ser”], y encontrar asi una via de escape (quizas momentanea
y provisional) al influjo del poder tecnologico™.*

Vemos, pues, que la dignidad humana concebida
en oposicion al valor trae mayores dificultades de las que
resuelve: tal asociacion es contraria al uso comun del lenguaje
en la actualidad, y sobre todo en la historia; por otro lado, si
la dignidad se remite al ser, se vuelve un concepto inoperante
desde el punto de vista moral (como en Heidegger); ademas,
no se aclara por qué, si la dignidad se origina en el sentimiento
(de indignacion) y, por tanto, surge dentro de la dimension
emocional y estimativa del ser humano, entonces se busca
desvincularlo del caracter estimativo de los valores; por tltimo,
se afirma que la dignidad humana refiere al “sujeto corporal
vivo” (como lo hace Dussel), pero esto dificulta comprender,
por ejemplo, por qué considera que unos seres vivos son mas
dignos que otros, qué es lo que hay de especificamente digno en
el ser humano frente a otros animales, de qué manera se podria
entender la dignidad tras la muerte, entre otras cuestiones
semejantes.

199 Jorge Enrique Linares, Etica y mundo tecnoldgico, México, FCE/
UNAM, 2008, p. 104.

155






Tirso Medellin

CONCLUSIONES

EN EL RECORRIDO HISTORICO-FILOSOFICO de las nociones de la
dignidad en Occidente, quedd de manifiesto la pluralidad de
sentidos en los que se ha empleado. Tras esa pluralidad aparece
unacuestion que merece la penapensar: el delaextranasituacion
de que, denotando inicialmente distincion y jerarquia, termino
significando igualdad. En el curso de este trabajo, este fenomeno
ha quedado explicado por la trifurcacion de la dignidad en los
conceptos grecorromano, cristiano e ilustrado. En el transito
del primero al segundo, la distincion y la igualdad se muestran
como carentes de contradiccion, pues la dignidad deja de referir
a los individuos, para comenzar a referir a la especie. Entre
especies sigue habiendo una jerarquia, una distincion, pero
entre los seres humanos hay igualdad.

No obstante, la formacion de estos tres conceptos no
estuvo exento de dificultades, lo cual solo pudo esclarecerse
a través del estudio mas o menos pormenorizado de las
consideraciones filosoficas sobre la dignidad. Veamos los
resultados obtenidos.

En el concepto grecorromano, la dignidad es consecuencia
de las manifestaciones naturales de la personalidad. Este
concepto esta relacionado con la autopercepcion motivada por
sentimientos connaturalesalapersona, enlos cuales se configura
el origen de la dignidad como sentimiento. Asi, la dignidad es
siempre y, en primer lugar, un sentimiento del propio valor, la
autoestima, de lo cual se deriva también el sentimiento reactivo
de la indignacion ante el trato injusto o el maltrato padecido.
Tales aspectos configuran el contenido natural de la dignidad.

157



Genealogia de la dignidad

Sin embargo, en las comunidades antiguas de Grecia
y Roma ya se aprecia el condicionamiento social de la
autopercepcion, con lo cual comenz6 a asociarse al estatus
social, derivando en nuevos contenidos. La dignidad aparecio
entonces revestida con todas las marcas que denotan categoria,
distincion, jerarquia, rango, superioridad y diferencia. La
apariencia comenzo a tener un lugar central en la identificacion
de la dignidad. El ajuar, el modo de expresion, la ubicacion
de los predios, entre muchas formas artificiales creadas en
cualquier época para distinguir entre clases, 6rdenes, etc. La ley
fue igualmente determinante en la practica de estas formas de
manifestacion y reconocimiento de la dignidad. Es a través de
la ley que la dignidad paso a institucionalizarse formalmente
en las jerarquias. La dignidad se asoci6 entonces no tanto con
la persona, sino con la funcion. Con ello, el funcionario se
convirtio en un dignatario, lo cual ha perdurado a lo largo de la
historia hasta el presente.

Ahora bien, segtin el concepto grecorromano, el vinculo
deladignidad conlapersonasedebiaenprincipioalascualidades
naturales (ser hombre, ser racional, tener la capacidad del
autodominio, etc.) y a la praxis virtuosa o viciosa. Aunque en la
Grecia clasica no hubo una reflexion filosofica expresa sobre la
dignidad, se puede inferir la concepcion predominante a partir
de las ideas de Aristoteles sobre la libertad y la esclavitud. De
acuerdo con ellas, la dignidad poseia gradaciones, asi como el
valor que atribuimos a los objetos posee grados.?® La dignidad

200 En griego, dignidad se expresaba con el término axios y semmnotés.
La primera de ellas también se traduce como valor.

158



Tirso Medellin

maxima seria la de la persona que por naturaleza y por
convencion es libre; quien careciera de libertad por naturaleza
y por convencion estaria privado de dignidad. Entre estos dos
extremos, la dignidad seria parcial. Esto implica que, en el
concepto grecorromano, la dignidad puede perderse debido al
comportamiento indigno o debido a las circunstancias.

Por tanto, hay una dignidad esencial y una dignidad
accidental, ambas referidas a la persona singular en un texto
especifico que es el de la comunidad a la que pertenece. Debido
a esto altimo, la dignidad grecorromana tiene un fuerte vinculo
con la comunidad. La dignidad personal representa la dignidad
del grupo social al que pertenece, ya sea el genos o la polis.

Asi, pues, el concepto grecorromano, considerado desde
el lado interno, implica una esencia vinculada con una praxis
de las cuales deriva el valor de las personas; pero desde el
lado externo, es relativa a la posicion que éstas ocupan en la
comunidad y la autoconcepcion de ella frente a otras. En pocas
palabras, la dignidad es una relacion externa entre personas,
condicionada por la naturaleza de éstas.

Elconceptocristianodeladignidad trastocaelgrecorromano
al incorporar las ideas cosmopolitas del helenismo. Lo que en el
pensamiento estoico se manifesto como el valor interno de las
personasy laigualdad delosindividuos pertenecientes a pueblos
diversos -pese a que ideas semejantes habian sido planteadas
desde ante por los sofistas-, llegd a ser en el cristianismo el valor
de la especie por si misma. El monoteismo judeocristiano y el
mito de la creacion permitieron establecer una nueva jerarquia,

esta vez yano entre personas, sino entre €Sp€Ci€S.

159



Genealogia de la dignidad

De este modo, la dignidad se volvio, por primera vez,
dignidad humana, y asi fue nombrada. En ello se trasluce su
alcance universal: todos los miembros de la especie son iguales
y poseen dignidad. Sin embargo, esta concepcion de la especie
es entendida segtin la metafisica aristotélica, como diferencia
especifica, es decir, como “naturaleza racional”, segin la
definicion que da Boecio de la persona y que recupera Tomas
de Aquino. La dignidad deriva de esta naturaleza, con lo cual
es determinada por el caracter racional del ser humano en
tanto especie. La dignidad llega entonces a considerarse como
absoluta. Solamente los seres racionales poseen dignidad y en
el orden divino de la creacion ello implica ocupar un lugar fijo
dentro de una jerarquia segin la cual, de manera simplificada,
el lugar supremo corresponde a Dios, el segundo, a los seres
humanos, y el lugar inferior, al resto de los animales.

Tal concepto universalista de la dignidad trae consigo
algunas consecuencias importantes. La primera de ellas es que,
a partir de su asociacion con la naturaleza de la especie, se hace
inherente e inalienable; en otras palabras, no puede privarse
a ninguna persona de su dignidad y, por consiguiente, todos
los seres humanos deben ser tratados con respeto. La segunda
consecuencia deriva de la primera, ¢si se debe tratar a todos los
seres humanos con el mismo respeto, como se justificarian los
castigos penales que se dirigen contra la persona: la privacion
de la libertad y la pena de muerte?

La solucion que Tomas de Aquino dio consiste en
considerar que los seres humanos pueden decaer en su dignidad,
mas no perderla. De esta manera, se supone una dignidad

160



Tirso Medellin

absoluta, pero ala vez gradual; absoluta en esencia, pero relativa
en la practica. Sin embargo, la cuestion no queda resuelta con
ello. En Pico della Mirandola, en cambio, la dignidad humana
es relativa a los actos de los seres humanos -por tanto, ya
no absoluta-, de modo que por medio de ellos encuentra su
medida en la jerarquia de la creacion. No obstante, también en
esta teoria se presentan dificultades. Una de ellas consiste en
explicar como es que los actos de algunos individuos afectan
a la dignidad de toda la especie a la que pertenecen. Asi, pues,
quedo abierta una cuestion de nueva cuenta abordada en la
formacion del concepto ilustrado.

Si se considera el concepto cristiano de la dignidad desde
la doble perspectiva de lo interno y lo externo, se evidencia un
cambio significativo. Internamente, la dignidad corresponde
a la especie, por su naturaleza racional; pero externamente, la
dignidad esta determinada por el lugar subordinado respecto a
Dios y supraordenado respecto al resto de los animales. Asi, la
igualdad entre las personas es concebida intraespecie, pero la
diferencia y la jerarquia del concepto grecorromano pasan, en el
concepto cristiano, a estar en relacion con las otras especies y
con un ente creador.

Por ualtimo, el concepto ilustrado -al que se dedico
mayor atencion en este repaso historico- repite muchos de
los contenidos que se encuentran ya en el concepto cristiano:
libertad, racionalidad, persona, igualdad, inherencia e
inalienabilidad. Tal repeticion condujo a que se considerara que
el transito de un concepto a otro fue una simple secularizacion
por la cual solo se prescindio de la base teologica del anterior.

161



Genealogia de la dignidad

Aunque esto sea cierto, pues indudablemente ocurri6 una
secularizacion al suprimir de la fundamentacion el mito del
creacionismo, sin embargo, la formacion del nuevo concepto en
la filosofia kantiana aport6 contenidos y perspectivas que no
estaban presentes en la nocion cristiana. Por tanto, ocurrio algo
mas que la mera secularizacion.

Tres aportaciones son importantes en este sentido.
La primera de ellas es la nueva definicion de la persona
como aquello que es un fin en si mismo. Con ello se hace a
un lado su definicion metafisica que obligaba a plantearla en
términos esencialistas. La segunda, es la idea de la humanidad
entendida como ideal moral que determina al ser humano. En
esta concepcion de la humanidad hay, atn hoy, una amplia
posibilidad de desarrollo desde la filosofia moral que no ha sido
suficientemente considerado. La tercera consiste en el concepto
de la autonomia, a la cual atribuye Kant el fundamento de la
dignidad humana. La autonomia se distingue de la libertad;
podria decirse que es un sentido de ella entre otros, como la
libertad de indiferencia, el libre arbitrio, la libertad natural, etc.
Al destacar la autonomia por sobre la libertad, de nuevo se evita
caer en el plano metafisico desde el cual es tan dificil resolver la
cuestion de si el ser humano es libre.

Asi, pues, el concepto ilustrado replantea los contenidos
ya presentes en la nocion de la dignidad humana, pero los
organiza de una manera diferente. Esto es patente en el
tratamiento de la racionalidad. En efecto, una de las bases de la
dignidad sigue siendo la razon en tanto condicion de la libertad.

La persona todavia es considerada como un animal que posee

162



Tirso Medellin

racionalidad,; sin ésta, no puede haber conciencia de los fines a
los que se dirige la accion y, por consiguiente, tampoco puede
haber autoconciencia del yo como un fin. A ello se agrega la
autonomia como base que permite pensar al conjunto de los
seres racionales como un reino de los fines, el cual no es sino
un mundo posible en el que las leyes éticas y, en consecuencia,
los deberes, estuvieran firmemente establecidos. Bajo la mirada
kantiana, un reino semejante serfa uno en que la dignidad
humana fuera plenamente respetada.

Pero, puesto que tal reino corresponde con solo una
perspectiva desde la cual se contempla el mundo, y puesto
que la otra perspectiva, la del mundo fenoménico, obliga
a considerar las innumerables dificultades que enfrenta el
ser humano para la realizacion de tal ideal, la legislacion de
dicho reino so6lo puede ser considerada como una meta con la
que solo podra haber una gradual aproximacion, mas nunca
una realizacion plena. Por tanto, esa legislacion ideal tan
solo marca el camino que podra seguir el ser humano como
humanidad. Esta es, entonces, el ser humano en tanto ser
moral, y el fundamento material de ella es la dignidad.

La dignidad se desprende de su fundamentacion
esencialista y metafisica (en el sentido kantiano de metafisica
de la naturaleza, aunque ahora se sustenta sobre una metafisica
de las costumbres). Su definicion es el simple valor inherente
e interno, lo que lleva a Kant a sostener que, puesto que es
incondicionado, es absoluto. La dignidad es el valor que se
atribuye a la humanidad en tanto un fin en si misma. Pero al
atribuirle dignidad a la humanidad, se atribuye también a la

163



Genealogia de la dignidad

moralidad y a la persona. De este modo, la dignidad deja de
estar asociada en primera instancia con la persona, a la cual
solo se le atribuye secundariamente y en la medida de sus actos.
Reaparece, pues, en alguna medida, la concepcion de Pico della
Mirandola. No obstante, el ideal de la humanidad persiste a
pesar de que las leyes morales sean incumplidas, y, por ello, la
dignidad no se pierde por los actos indignos ni por los crimenes,
aunque las personas que los cometen puedan perderla en
si mismas. Perder la dignidad absolutamente, implicaria
dejar de guiarse por el ideal moral de la humanidad. Por esta
razon, mientras los seres humanos actiian conforme a ciertos
principios éticos, la dignidad no puede perderse absolutamente.
En ultima instancia, piensa Kant, el castigo al delincuente es
una manera de reconocerle -acaso devolverle- su dignidad.»' De
esta manera, aunque reaparece el problema de qué hacer con
aquellas personas que, abierta y de manera extrema, actian en
contra de la legislacion moral, su solucion puede ser abordada
de una manera distinta, toda vez que la base de la que se parte
ha cambiado.

Otra cuestion que aparece en la critica al concepto
ilustrado es su definicion como valor. De acuerdo con ella, la
dignidad es absoluta, mientras que los valores son relativos;
por consiguiente, la dignidad no es un valor. Sin embargo,
esta critica al concepto ilustrado, ademas de solo afectar un
punto mas o menos secundario en su formulacion, presupone
un regreso al concepto metafisico cristiano en cuanto hace de
la dignidad algo que esta en la naturaleza de la persona. Con

201 Immanuel Kant, Metafisica de las costumbres, Ak., VI, 331.

164



Tirso Medellin

ello se cae en la falacia naturalista, pues “dignidad”, que no es
un objeto natural se confunde con “persona”, que es un objeto
natural > Por consiguiente, la dignidad es un valor tan relativo
como todos los demas valores, aunque pueda considerarse
euristicamente como absoluto para los fines de fundamentar
la ética y el derecho. Pero en este caso, solo significa que la
dignidad es inherente o interna y el adjetivo de “absoluta” solo
tiene sentido dentro delideal de humanidad al que refiere ynoen
el ambito de la naturaleza en el que es inexistente. Esto tltimo
concuerda con el planteamiento de la ética de la liberacion,
acerca de que la dignidad se construye. Si se construye, no
puede ser absoluta, o mas bien, solo es absoluta en relacion con
el ideal que se persigue.

Si, de nueva cuenta, tomamos la doble perspectiva de lo
interno y lo externo para considerar los resultados anteriores
sobre el concepto ilustrado, los cambios una vez mas son
relevantes. Desde el punto de vista interno, la dignidad se
atribuye a la humanidad, en lugar de a la especie biologica.
Desde el punto de vista externo, por otra parte, la dignidad
humana refiere a la distincion entre personas y cosas, entre 1o
que es un fin y lo que es tinicamente un medio.

Como se ha podido comprobar, el concepto cristiano
cumplio un rol intermediario entre el concepto grecorromano
y el ilustrado. El primero de ellos, puede considerarse
como un concepto asociado a un sentido natural, el cual
ha permanecido en la historia de la humanidad, en tanto
se origina en el sentimiento y esta condicionado por las

202 George Edward Moore, Pincipia Ethica, México, UNAM, 1983, p. 12.

165



Genealogia de la dignidad

personas situadas en un contexto y un orden sociales. En este
se destaca la singularidad de la persona y, por consiguiente,
implica desigualdad y diferenciacion. Un segundo sentido es
el que aparece con los otros dos conceptos. Surgido a partir
de la especulacion filosofica, requirio de la abstraccion para
establecer la igualdad entre todos los seres humanos. La
incompatibilidad aparente entre uno y otro sentido es lo que
se torn6 problematico para los filosofos cuando trataron de
sacar las consecuencias en los campos practicos del derecho
y la moral. Es esta presencia de dos sentidos no claramente
reconocidos en las teorias filosoficas lo que impide una
resolucion completamente satisfactoria de la cuestion de los
delitos y las penas. Aun en la filosofia trascendental, Kant no
parece darse cuenta de ello con total claridad.

Estos dos sentidos, el mnatural, del concepto
grecorromano, y el sentido de humanidad, construido a través
de la reflexion filosofica en los otros dos conceptos, conviene
denominarlos segtn la dimension de la praxis humana a la que
pertenecen, esto es, lamoral y la ética. Asi, para el sentido moral
puede hablarse de una dignidad moral; asimismo, para el sentido
ético puede hablarse de una dignidad ética. La fundamentacion
de lamoral y la ética como dimensiones de las praxis no pueden,
sin embargo, ya mostrarse en este trabajo. Baste, por lo pronto,
con senalar estos dos sentidos en la nocion de dignidad.

166



Tirso Medellin

BIBLIOGRAFIA
Arendt, Hannah, La condicion humana, Madrid, Paidos, 2012.

Aristoteles, Politica, introduccion, traduccion y notas de
Manuela Garcia Valdés, Madrid, Gredos, 2004.
Aristoteles, FEtica Nicomdqued, Etica Eudemia, traduccion por

Emilio Lledo, Madrid, Gredos, 2003.

Aristoteles, Fisica, introduccion, traduccion y notas de
Guillermo R. Echandia, Madrid, Gredos, 1995.
Aristoteles, Metdfisica, introduccion, traduccion y notas
de Tomas Calvo Martinez, Madrid, Gredos, 1994.

Beuchot, Mauricio, Filosofia y derechos humanos: Los derechos
humanos y su fundamentacion filosofica, México, Siglo
XXI, 2008.

Bloch, Ernst, Derecho natural y dignidad humana, Madrid,
Dykinson, 2011.

Boecio, Sobre la persona y las dos naturalezas: Contra Eutiques y
Nestorio, en Clemente Fernandez, Los filésofos medievales,
Seleccion de textos, Madrid, BAC, 1989.

Burckhardt, Jacob, Historia de la cultura griega, Volumen I,
Barcelona, Editorial Iberia, 1964.

Burckhardt, Jacob, La cultura del Renacimiento en Italia, Madrid,
Editorial Iberia, 1985.

Cassirer, Ernst, Kant, vida y doctrina, México, FCE, 1993,
Ciceron, Los oficios, Madrid, Espasa-Calpe, 1959.
Ciceron, La repiblica, Madrid, Alianza Editorial, 1970.

167



Genealogia de la dignidad

Contreras Pelaez, Francisco, “La libertad en el pensamiento de
Kant”, en Gregorio Peces-Barba, Historia de los derechos
fundamentales, tomo 11, Siglo XVIII, vol. II, La filosofia de
los derechos humanos, Madrid, Dykinson/Instituto de
Derechos Humanos Bartolomé de las Casas Universidad
Carlos I1I de Madrid, 2001.

Cortina, Adela, Los ciudadanos como protagonistas, Barcelona,
Galaxia Gutenberg/Circulo de lectores, 1999.

Coulanges, Fustel de, La ciudad antigua, México, Porraa, 2000.

Cuerpo de Derecho Civil Romano, Primera parte, Instituta-Digesto,
Madrid, Jaime Molinas Editor, 1889.

Cuerpo de Derecho Civil Romano, Tomo 11, Digesto, Madrid, Jaime
Molinas Editor, 1892.

Dellavalle, Sergio, “From Imago Dei Mutual Recognition: The
Evolution of the Concept of Human Dignity in the Light
of the Defence of Religious Freedom”, en Christopher
McCrudden, Understanding Human Dignity, Oxford,
Oxford University Press, 2013, pp. 435-449.

Dussel, Enrique, Materiales para una politica de la liberacion,
México, UANL/Facultad de Filosofia y Letras/Plaza y
Valdés, 2007.

Dussel, Enrique, Para una de-struccion de la historia de la ética 1,
Mendoza, Ser y Tiempo, 1972.

Dussel, Enrique, Etica de la liberacion en la edad de la globalizaciony la
exclusion, Madrid, Trotta, 1998

168



Tirso Medellin

Jurisprudencia del Tribunal Constitucional Federal Aleman: Extractos
de las sentencias mds relevantes, compiladas por Jtrgen
Schwabe, México, Fundacion Konrad Adenauer, 2009.

Heidegger, Martin, “Carta sobre el ‘humanismo™, en Hitos,
Madrid, Alianza Editorial, 2007.

Hobbes, Thomas, Leviatdn o lamateria, formay poder de unarepublica
eclesidsticay civil, México, FCE, 2001.
Ingo v. Munch, “La dignidad del hombre en el derecho

constitucional aleman”, en Foro, Nueva época, nam.
9, 20009.

Jaeger, Werner, Paideia: Los ideales de la cultura griega, México,
FCE, 2012.

Julio César, La Guerra de las Galias, Barcelona, Ediciones
Orbis, 1986.

Kant, Immanuel, Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y
lo sublime, trad. Dulce Maria Granja Castro, México,
FCE, 2004.

Kant, Immanuel, Critica de la razon pura, traduccion de Mario
Caimi, México, FCE, 2011

Kant, Immanuel, Critica de la razon prdctica, traduccion,
estudio introductorio, notas e indice analitico por
Dulce Maria Granja Castro, México, UAM/Miguel
Angel Porrua, 2001.

Kant, Immanuel, Fundamentacion de la metafisica de las costumbres,
México, Porrua, 2000.

Kant, Immanuel, Metafisica de las costumbres, traduccion y notas
de Adela Cortina y Jesas Conill, Madrid, Tecnos, 2008.

169



Genealogia de la dignidad

Kant, Immanuel, “Respuesta a la pregunta: (Qué es la
Tlustracion?”, en VV.AA., ¢Qué es la Ilustracion?, Madrid,
Tecnos, 1999.

Kant, Immanuel, Lecciones de ética, traduccion de Roberto
Rodriguez Aramayo y Concha Roldan, Barcelona,
Critica, 1988.

Kant, Immanuel, La filosofia de la historia, Buenos Aires, Editorial
Nova, 1964.

Korsgaard, Christine, “La formula de humanidad en Kant”,
en La creacion del reino de los fines, México, UNAM/
Coordinacion de Difusion Cultural, Direccion General
de Publicaciones y Fomento Editorial, 2011.

LaVaque-Manty, Mika, “Dueling for Equality: Masculine Honor
and the Modern Politics of Dignity”, en Political Theory,
Diciembre 2006.

Linares, Jorge Enrique, Etica y mundo tecnoldgico, México, FCE/
UNAM, 2008.

Magnavacca, Silvia, “Estudio preliminar”, en Giovanni Pico
della Mirandola, Discurso sobre la dignidad del hombre,
Buenos Aires, Ediciones Wignorad, 2008.

Marco Aurelio, Pensamientos, prologo, traduccion y notas de
Antonio Gomez Robledo, México, UNAM, 1992.
Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, Buenos Aires, Editorial

Guillermo Kraft Limitada, 1952.

McCrudden, Chritopher, Human Dignity and Judicial
Interpretation of Human Rights, en The European Journal
of International Law, Vol. 19, no. 4, 2008, pp. 655-724.

170



Tirso Medellin

Meltzer Henry, Leslie “The Jurisprudence of Dignity”, University
of Pennsylvania Law Review, vol. 160, num. 169, 2011.

Mirandola, Giovanni Pico della, Discurso sobre la dignidad del
hombre, México, UNAM, 2003.

Moore, George Edward, Pincipia Ethica, México, UNAM, 1983.

Mounier, Emmanuel, Elpersonalismo: Antologiaesencial, Salamanca,
Sigueme, 2002.

Nietzsche, Friedrich, “The Greek State”, en Friedrich Nietzsche,
On the Genealogy of Morals, New York, Cambdridge
University Press, 2000.

Paine, Thomas, “Rights of Man”, en Rights of Man, Common
Sense and Other Political Writings, Great Britain, Oxford
University Press, 1995.

Pascal, Blaise, Pensamientos, vol. I, Buenos Aires, Aguilar, 1973.

Pele, Antonio, Filosofia e historia en el fundamento de la dignidad
humana, Tesis doctoral, Getafe, Instituto de Derechos
Humanos Bartolomé de las Casas, 2006.

Platon, Didlogos, Tomo IX, Leyes (Libros VII-XII),
introduccion, traduccion y notas por Francisco Lisi.
Madrid, Gredos, 2008.

Platon, Didlogos, Tomo VIII, Leyes (Libros I-V1), introduccion,
traduccion y notas por Francisco Lisi, Madrid,
Gredos, 2008.

Platon, Didlogos, Tomo IV, Republica, introduccion, traduccion
y notas por Conrado Eggers Lan, Madrid, Gredos, 2008.

171



Genealogia de la dignidad

Platon, Didlogos, Tomo V, traduccion, introduccion y notas por
Ma. Isabel Santa Cruz, Alvaro Vallejo Campos, Néstor
Luis Cordero, Madrid, Gredos, 2008.

Rawls, John, Lecciones sobre lahistoriadelafilosofiamoral, Barcelona,
Paidos, 2001.

Rosen, Michael, Dignidad: Su historia y significado, México,
Trillas, 2015.

Rousseau, Jean-Jacques Discurso sobre el origen y los fundamentos

de la desigualdad entre los hombres y otros escritos, Madrid,
Tecnos, 2001.

San Agustin, Tratado de la Santisima Trinidad, Madrid, BAC, 1956.

Santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, Tomo I, Parte I-1,
Madrid, BAC, 2001.

Santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, Tomo 111, Parte I1-11
(2), Madrid, BAC, 1990

Schiller, Friederich, “Sobre la gracia y la dignidad” en Sobre la
graciay la dignidad, Sobre poesia ingenua y poesia sentimental
y una polémica Kant, Schiller, Goethe, Hegel, Barcelona,
[caria, 1985.

Schilpp, Paul Arthur, La ética precritica de Kant, México, Instituto
de Investigaciones Filosoficas/UNAM, 1997.

Schopenhauer, Arthur, El mundo como voluntad y representacion,
traduccion de Roberto R. Aramayo (ed.), vol. 1, México,
FCE, 2012.

Schopenhauer, Arthur, The basis of morality, London, Swan
Sonnenschein & Co., 1903.

172



Tirso Medellin

Séneca, Epistolas morales a Lucilio, vol. 11, traduccion y notas de
Ismael Roca Melia, Madrid, Gredos, 1989.

Séneca, Epistolas morales a Lucilio, vol. I, traduccion y notas de
Ismael Roca Melia, Madrid, Gredos, 1989.

Taylor, Charles, Fuentes del yo: La construccion de la identidad
moderna, Barcelona, Paidos, 2006.

Trasimaco, Licofron y Jeniades, Fragmentos y testimonios, Buenos
Aires, Aguilar, 1975.

Truyol y Serra, Antonio, Historia de la Filosofia del Derecho y del
Estado: 1. De los origenes a la baja Edad Media, Madrid,
Alianza Universidad, 1982.

VV. AA. Sofistas: Testimonios y fragmentos, introduccion,
traduccion y notas de Antonio Melero Bellido, Madrid,
Gredos, 1996.

VV.AA,, Losestoicos antiguos, introduccion, traduccion y notas de
Angel J. Cappelletti, Madrid, Gredos, 1996.

Waldron, Jeremy, “Dignity, Rank, and Rights”, en The Tanner
Lectures on Human Values, 2009.

173



Genealogia de la dignidad

El presente libro Genealogia de la dignidad Una
exposicion en tres conceptos, se termind de
imprimir en el mes de octubre, de 2025, en la ciudad
de Monterrey N.L. Formato electronico: Enrique
Alejandro Gonzélez Cuevas del Centro de Estudios

Humanisticos.

174





