


Una exposición en tres 

conceptos

Genealogía de la dignidad



Genealogía de la dignidad
Una exposición en tres conceptos

Tirso Medellín Barquín
Serie: Cuadernos del  Centro de Estudios Humanísticos

Núm. 19



©Universidad Autónoma de Nuevo León

ISBN: 978-607-27-2767-0
ISBN electrónico: 978-607-27-2768-7

Centro de Estudios Humanísticos. Biblioteca Universitaria Raúl Rangel Frías, Av. 
Alfonso Reyes No. 4000 Nte. Col. Regina, C.P. 64290, Monterrey, Nuevo León, 
México. www.ceh.uanl.mx.

Este libro ha sido dictaminado por pares académicos.
Derechos reservados. Se permite la reproducción parcial para fines académicos 
citando la fuente.

Impreso en Monterrey, Nuevo León, México.

Santos Guzmán López
Rector

Mario Alberto Garza Castillo
Secretario General

José Javier Villarreal Álvarez-Tostado
Secretario de Extensión y Cultura

César Morado Macías
Director de Humanidades e Historia

Beatriz Liliana de Ita Rubio
Coordinadora del  Centro de Estudios Humanísticos

Medellín Barquín, Tirso (Autor)

Genealogía de la dignidad Una exposición en tres conceptos / Tirso Medellín 

Barquín, (Autor). 

Monterrey, N.L.: Centro de Estudios Humanísticos, UANL, 2025.

175p. (Colección de Cuadernos del  CEH Núm. 19) 
dignidad, moral, ética, humanidad



ÍNDICE

Prólogo                                                                                                 1

Introducción                                                                                           3

El sentimiento de la dignidad y la 
formación del concepto grecorromano                                               5

La fundamentación teológico-metafísica
de la dignidad en el concepto cristiano                                               33

La evolución de la dignidad en el 
pensamiento moderno                                                                             59

El desarrollo del concepto ilustrado 
de la dignidad en la ética kantiana                                                       73

La condición formal 

del imperativo categórico                                                                    81

La condición material 

del imperativo categórico                                                                   87

La condición de factibilidad

del imperativo categórico                                                                    91

Los contenidos del concepto kantiano

de la dignidad humana                                                                        96



Las críticas al concepto ilustrado
de la dignidad                                                                                    139

Conclusiones                                                                                    157

Bibliografía                                                                                          167



A mi madre, Evangelina Guadalupe Barquín Herrera





Tirso Medellín

1

PRÓLOGO

EL LIBRO QUE EL LECTOR TIENE ENTRE SUS MANOS es el resultado 
de un trabajo de varios años, originado con motivo de la 
investigación doctoral que realicé en la Facultad de Derecho 
y Criminología de la Universidad Autónoma de Nuevo León, 
la cual se materializó en la tesis titulada La dignidad humana 
en el Estado Constitucional: una propuesta teórica aplicada al caso 
mexicano. El tema de la dignidad me fue sugerido por Rafael 
Aguilera Portales, quien fungió como director de tesis. En ese 
momento, desconocía las honduras de un tema con el cual 
estaba poco familiarizado y no sospechaba lo lejos que me 
llevaría su estudio. 

Con el tiempo fui descubriendo la importancia de la 
dignidad y las amplias posibilidades que me brindaba para 
la indagación en muchas otras cuestiones, tanto jurídicas 
como morales y éticas. A estas últimas dediqué buena parte 
de la investigación, y acaso fueron las que más trabajo me 
costaron. Terminé presentando una teoría que podría 
ubicarse en el rubro de la filosofía moral, en la cual hice una 
distinción fuerte entre la moral y la ética que me resultó muy 
útil para interpretar el desarrollo histórico de la dignidad. 
En correlación con esta distinción, propuse que, cuando se 
habla de dignidad, en realidad suelen emplearse dos sentidos, 
por lo cual, cuando se quiere ser precisos, cabría utilizar 
las denominaciones de dignidad moral y dignidad ética. La 
exposición de esta teoría ha quedado suprimida en el presente 
libro, a la espera de poder desarrollarla extensamente en una 



Genealogía de la dignidad

2

publicación posterior, así como una segunda parte en la que 
están contenidas los temas jurídicos. 

	No obstante, la base que dio lugar a ella, esto es, el 
estudio genealógico de la dignidad, con la distinción de los 
tres conceptos (el grecorromano, el cristiano y el ilustrado), 
me pareció que por sí mismo podía tomar la forma de un libro. 
Para ello, hice una revisión importante del texto, precisando 
algunos aspectos, incluso corrigiendo algunos otros, aunque 
el conjunto mantiene la misma estructura. Las conclusiones 
de este trabajo, que no están contenidas en la tesis, me 
permitieron aclarar y sintetizar los resultados a los que había 
llegado sin extenderme en cuestiones adicionales que aún sigo 
considerando valiosas, pero que convienen a un tratamiento 
distinto al que da unidad al libro. Espero estas decisiones 
resulten satisfactorias para el lector. 

	Quiero agradecer al Centro de Estudios Humanísticos de 
la UANL y, en especial a Liliana de Ita Rubio, su coordinadora, 
por el apoyo para publicar esta versión de un trabajo que 
consideré debía salir a la luz por la relevancia del tema abordado. 
Asimismo, agradezco a Rafael Aguilera por haberme sugerido 
un tema que, como he dicho, no estaba en mi campo reflexivo 
y que ahora me parece crucial para algunas de mis propuestas 
teóricas. Por último, agradezco a los muchos amigos y amigas 
que a lo largo de la investigación me sugirieron lecturas y me 
presentaron problemáticas para abordar.  Y a Carolina Olguín, 
mi esposa, quien siempre me acompaña, sea cual sea el proyecto. 



Tirso Medellín

3

INTRODUCCIÓN

EL CONTENIDO SEMÁNTICO DEL TÉRMINO “DIGNIDAD” posee una 
larga y peculiar evolución desde la antigüedad hasta nuestros 
días. Si bien, como veremos, su sentido primario nunca 
desapareció, sí experimentó giros radicales que condujeron 
a usos aparentemente contradictorios o, cuando menos, 
opuestos. La historia de dicho desarrollo tiene su asiento, como 
todo fenómeno humano, en las condiciones sociales y culturales 
de los pueblos. No obstante, en el desarrollo de esta noción, la 
filosofía tuvo un papel destacado. Por ello, en cualquier estudio 
en el que se aborde el concepto de la dignidad, en especial, de 
la dignidad humana, sea desde la perspectiva del derecho, de la 
política, o de la misma historia, resulta necesario considerar su 
desarrollo en el ámbito del pensamiento filosófico. 

Por la razón anterior, se realizará una exposición 
histórico-conceptual del desarrollo de la noción de dignidad 
haciendo hincapié en los contenidos filosóficos. Este desarrollo 
permite comprender las peculiaridades de la evolución de dicha 
noción, los distintos sentidos que ha tomado, la radical diferencia 
de su uso y comprensión en la Antigüedad y en la Modernidad, 
o el tránsito desde una mera dignidad sin adjetivos hacia una 
dignidad que con propiedad es denominada “humana”. 

La breve exposición histórico-filosófica está orientada, 
sin embargo, por el interés de una definición conceptual. De 
acuerdo con ello, se hace una distinción de tres conceptos de 
la dignidad: el concepto pagano o grecorromano, el concepto 
cristiano y el concepto ilustrado. Tales denominaciones sólo 



Genealogía de la dignidad

4

son contextuales y no están relacionadas con el contenido 
esencial de los conceptos. El primero de ellos corresponde 
fundamentalmente al sentido propio de las culturas antiguas, 
en especial, de la griega y la romana, aunque no es exclusivo de 
ellas. Con el segundo concepto la dignidad comenzó a tomar el 
sentido de lo humano, pues en él se plantea la igual dignidad 
de toda persona humana. El tercero, por último, aporta la 
perspectiva abstracta, pero por ello universal, de la dignidad 
al margen de fundamentaciones teológicas. Apenas hace falta 
decir que en el mundo contemporáneo son estos dos últimos 
conceptos los que han determinado el modo de incorporar la 
idea de dignidad humana en el ámbito jurídico y en el discurso 
sobre los derechos fundamentales. No obstante, si bien es cierto 
que se ha vuelto secundaria en los ordenamientos jurídicos 
occidentales, es importante no dejar a un lado la primera de 
estas nociones, pues su consideración permite comprender 
y analizar particularidades relativas a la introducción de la 
dignidad en el derecho y otra serie de problemáticas de tipo 
histórico y teórico.	



Tirso Medellín

5

EL SENTIMIENTO DE LA DIGNIDAD Y LA FORMACIÓN 
DEL CONCEPTO GRECORROMANO

LA EVOLUCIÓN DE LA NOCIÓN DE DIGNIDAD presenta algunas 
peculiaridades. Quizás la más llamativa sea que en su origen 
significaba algo diametralmente opuesto a lo que llegó a 
significar en la Modernidad. Hay que decir, sin embargo, 
que tales contenidos no son excluyentes, lo cual es otra 
peculiaridad. El contenido primario de la dignidad, antes de ser 
adjetivada como dignidad humana, era distinción, diferencia, 
merecimiento, honor. Está claro que una persona digna, según 
este sentido, no puede ser cualquiera. Sólo unos cuantos poseen 
dignidad, aquellos que se distinguen, que tienen honor. 

	La dignidad emerge y tiene su asiento en la persona. 
Esto no cambió ni siquiera durante la larga evolución del 
concepto de dignidad en el cristianismo, aunque la noción de 
persona también implicó un significativo desarrollo durante la 
Edad Media. En cualquier caso, la persona es el asiento natural 
de la dignidad, y ello con independencia de cualquier definición 
conceptual de la primera. La dignidad emerge del sentimiento 
de la persona singular y concreta, como conciencia del valor 
propio. Antes que cualquier conciencia de la dignidad de los 
demás, la persona toma conciencia de la suya a través del 
sentimiento. Por tanto, esta dignidad originaria depende de los 
actos de la persona, del modo en el que se muestra a través de 
su apariencia, de sus acciones y de su discurso, tanto a sí misma 
como a los demás. 



Genealogía de la dignidad

6

	En la antigüedad, las condiciones sociales y culturales 
de los pueblos determinaron en gran medida el alcance de ese 
sentimiento de dignidad. Así, la estructura jerárquica de las 
ciudades, la división del trabajo, las expediciones guerreras, la 
forma de gobierno monárquica y, en algunos pueblos como los 
de la Hélade o los ítalos, la aristocrática, la misma organización 
económica y de los cultos religiosos, permitieron que el valor de 
la dignidad se atribuyera a los individuos más destacados del 
grupo social. Los individuos que en la época heroica desatacaban 
por sus hazañas, entre los griegos, por ejemplo, eran respetados 
por su dignidad. 

	La dignidad se vincula de este modo con el honor. Ser 
digno es ser honorable, es hacer respetar el propio honor. En 
principio, el honor, lo mismo que la dignidad, se conquistan. 
Pero una vez conquistadas se deben conservar. Quizás, uno 
de los mejores ejemplos de esta actitud, se encuentra en el 
propio Julio César. Su ejemplo revela la importancia que los 
romanos daban al valor de la dignidad, pero también indica 
el sentido primario del concepto. Así, Julio César, cuando 
en la Guerra de las Galias enfrentó el problema de cruzar el 
Rin para combatir a los germanos, rehusó aceptar la ayuda 
de los suevos y hacer cruzar al ejército romano mediante 
balsas. ¿Cuál fue la razón? En las propias palabras de Julio 
César, el motivo era que cruzar el río “en barcas ni le parecía 
bien seguro ni conforme a su reputación [dignitatis en el texto 
latino] y a la del Pueblo Romano.”1 La solución acorde a la 

1	 Julio César, La Guerra de las Galias, Barcelona, Ediciones Orbis, 
1986, III: 17. 



Tirso Medellín

7

dignidad romana fue, en opinión de Julio César, construir 
un puente de madera que en su momento fue ejemplo de la 
avanzada ingeniería de la República. 

Este ejemplo muestra con claridad que al menos entre 
los romanos había una clara conciencia de la dignidad como un 
valor que orientaba la vida y las prácticas cotidianas. Por otra 
parte, se observa que, junto con la dignidad de la persona, se 
tenía conciencia de la dignidad del grupo al que ella pertenecía. 
Gorgias dirá: “traicionando a Grecia, me traicionaba a mí mismo, 
a mis padres, a mis amigos, a la dignidad de mis antepasados, 
a las creencias paternas, a sus tumbas, a la patria, a la más 
ilustre ciudad de la Hélade”.2 La dignidad no pertenecía, en 
consecuencia, sólo al individuo, sino al linaje, a la familia. 
Hacer respetar la propia dignidad implicaba hacer respetar la 
dignidad de los antepasados y de la comunidad. Tanto griegos 
como romanos concebían la familia como una forma pequeña 
de sociedad. Es así como el sentimiento de la dignidad, aunque 
surge de la persona, aún más, de los méritos de la persona 
singular, carece de sentido sin la pertenencia a la comunidad. 
Aristóteles insiste en que el hombre es un animal social. No 
pertenecer a un grupo social implica carecer de dignidad, ser 
una bestia o un dios;3 no pudiendo ser un dios, al hombre no 
le queda más que ser un animal. La comunidad es, pues, un 
segundo principio para satisfacer el sentimiento de la propia 

2	 La defensa de Palamedes, Fr. 94. Gorgias, Fragmentos y testimonios, 
Buenos Aires, Aguilar, 1974. Cursivas agregadas.

3	 Aristóteles, Política, 1253a. Aristóteles, Política, introducción, 
traducción y notas de Manuela García Valdés, Madrid, Gredos, 2004,



Genealogía de la dignidad

8

dignidad. Si dignidad es distinción, tiene que ser distinción 
frente a algo o alguien. 

	Pertenecer a una comunidad debió de ser en la 
antigüedad una necesidad vital para toda persona. De aquí 
que la dignidad tuviera un fuerte sentido comunitario, a 
la par que tenía un fuerte sentido personal. De hecho, el 
asiento de la dignidad en la progenie y en la comunidad fue 
probablemente una de las razones por las que el valor de la 
dignidad tuvo tanto arraigo en las culturas griega y romana. 
Sin embargo, su arraigo en las tradiciones de la época heroica 
fue convirtiéndose en una fuente de dificultades ante la 
mirada de los sabios de las poleis griegas ya desde el siglo V 
a.C. La instauración de la democracia y la ampliación de los 
derechos de los ciudadanos en algunas ciudades griegas, la 
debacle del imperio Macedonio y las numerosas dificultades 
que finalmente enfrentó la República romana, llevaron a un 
largo y constante cuestionamiento de las jerarquías sobre las 
que se asentaba la dignidad entre griegos y romanos.

	Lo que en un principio había tenido su fundamento 
en la praxis de algunas personas que ascendían al estatus de 
héroes, con el paso del tiempo terminaba cediendo a meras 
apariencias garantizadas por la riqueza de las familias nobles. 
Así, la dignidad se convertía, en muchos casos, en mera 
apariencia externa, sin virtud ni mérito que le dieran sustento. 
La dignidad pasó a ser, además, el nombramiento, el cargo. 
De ello hay numerosas muestras en la literatura antigua y en 
el Cuerpo de Derecho Civil Romano. Así, por ejemplo, dice en las 
Institutas: “Si el hijo de familia hubiere estado en la milicia ó sido 



Tirso Medellín

9

nombrado senador ó cónsul, permanece bajo la potestad de su 
padre: pues la milicia ó la dignidad consular no libra al hijo de la 
potestad del padre.”4 Se observa cómo la noción de dignidad 
fue adquiriendo el sentido de investidura. Este sentido se ha 
conservado en el castellano y en otras lenguas romances en los 
términos “dignidades” y “dignatarios”.

	Otro sentido asociado al anterior y que también 
estaba presente en el derecho romano era el de dignidad como 
categoría, pero con una acepción más abstracta que el de cargo 
o nombramiento. Así, dice en el Digesto: “Pero a todos los aquí 
citados hemos dado una misma categoría y dignidad, sin que 
a ninguno se haya concedido mayor autoridad que a otro”.5 La 
dignidad era, pues, el honor asociado a la categoría, aunque es 
probable que por extensión terminó por significar el cargo o 
simplemente el nivel jerárquico. 

4	 Instituta, Libro I, Título XII, §4, en Cuerpo de Derecho Civil Romano, 
Primera parte, Instituta-Digesto, Madrid, Jaime Molinas Editor, 1889. 
Cursivas añadidas. Otros pasajes con un uso semejante: “Labeon no quiso 
aceptar la dignidad, cuando por Augusto se le ofreció el Consulado para que 
sustituyera a otro”, Digesto, Libro I, Título II, 2, §47; Libro I, Título IX, 12. 
En el Código se hacen numerosas referencias del mismo tipo: “dignidad de 
maestre de los administradores”, “despojados de su dignidad de clérigos”, “a 
los que ya una vez fueron distinguidos con la dignidad sacerdotal”, etc.

5	 Digesto, Proemios, De la confirmación del Digesto, §20, en Cuerpo 
de Derecho Civil Romano, Primera parte, Instituta-Digesto, Madrid, Jaime 
Molinas Editor, 1889. También, por ejemplo, “El hijo dado por un Senador 
en adopción á aquél que es de inferior dignidad, es reputado como hijo de 
Senador; porque no se pierde la dignidad senatorial por la adopción del de 
inferior dignidad, del mismo modo que no se deja de ser Consular”. Digesto, 
Libro I, Título IX, 6, §1. 



Genealogía de la dignidad

10

	La consecuencia de lo anterior es que, en las condiciones 
de vida del Imperio Romano, los lazos con las proezas de 
los antiguos héroes, fuente de las arcaicas dignidades, se 
distendieron a tal grado que la dignidad se degradó en mera 
apariencia. Esta relación con la apariencia la señala Cicerón 
cuando aconseja cuidar “de la moderación en todo lo que 
pertenece a la dignidad y porte exterior de la persona”.6 Este 
es un problema que era patente en Roma, pero que había sido 
ya planteado desde el esplendor de Atenas. La dignidad, al 
centrarse en el ajuar y la indumentaria propios del rango, se 
iba vaciando de su fundamento. Un ejemplo de las reservas con 
que se consideraban las dignidades en el tiempo del Imperio 
Romano se encuentra de nuevo en el Digesto, donde se hace la 
siguiente advertencia: “Conviene que el magistrado investigue 
además de las otras cosas también las costumbres de los que 
hayan de ser nombrados, porque ni los bienes, ni la dignidad, 
bastan para la confianza tanto como una buena elección, ó la 
voluntad, y las buenas costumbres”.7

	Pero esta reserva con que se toman las dignidades es 
sólo el aspecto más superficial del problema de la dignidad. 
Conviene recordar que, en la Modernidad, Rousseau atribuyó 
a la estima pública y la idea de consideración, el origen de los 

6	 Cicerón, Los oficios, Madrid, Espasa-Calpe, 1959, I: 39, p. 76. “Se ha 
de adornar, pues, con la casa la dignidad de la persona, no se ha de buscar en 
la casa toda la dignidad ni el dueño ha de ser honrado por la casa, antes a ella 
ha de honrar su dueño.” Los oficios, pp. 75-76.

7	  Digesto, Libro XXVI: Título V, 21, §5, en Cuerpo de Derecho Civil 
Romano, Tomo II, Digesto, Madrid, Jaime Molinas Editor, 1892.



Tirso Medellín

11

males en la sociedad.8 Las personas, teniendo en gran estima 
el juicio y la consideración de los otros, se olvidan de sí 
mismas para entregarse a la satisfacción de las expectativas 
de los demás.

	Un problema más profundo es, en cambio, el que emerge 
ya desde la época del esplendor de Atenas: primero, el de la 
igualdad y la desigualdad entre los ciudadanos, y, después, el 
de la igualdad y desigualdad entre los hombres en general. La 
dignidad, como se dijo, fue, en estos primeros tiempos, fuente 
de desigualdad, de distinción. De aquí que la actitud asociada 
a la dignidad sea el respeto. En la mentalidad de los pueblos 
antiguos, ajenos al valor cristiano de la bienaventuranza de los 
pobres, el respeto lo merecían aquellos que se distinguían del 
resto de los hombres. El pobre, el menesteroso, el bárbaro, el 
esclavo y la mujer no merecían igual respeto que el noble, el 
rico, el ciudadano y el varón. 

	Platón y Aristóteles, ambos partidarios de la aristocracia, 
son el mejor registro del alcance de la reflexión filosófica en 
torno a la mentalidad y los valores conservadores del pueblo 
ateniense. La raíz de aquellos valores era la concepción de la 
unidad primaria de la comunidad y la subordinación de sus 
integrantes al bienestar del grupo al que pertenecían. Para el 
griego, el individuo es secundario respecto a la comunidad, el 
todo es superior a las partes. Y así, tanto Platón como Aristóteles 

8	 “Cada cual comienza a contemplar los otros y a querer ser 
contemplado él mismo, con lo que la estima pública tiene un precio… Este 
fue el primer paso hacia la desigualdad y, al mismo tiempo, hacia el vicio.” 
Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre el origen y los fundamentos de la 
desigualdad entre los hombres y otros escritos, Madrid, Tecnos, 2001, p. 169.



Genealogía de la dignidad

12

coinciden en señalar que el ciudadano no se pertenece a sí 
mismo, sino a la comunidad. Esto parece extraño a los ojos de 
los modernos, sin embargo, esta prioridad del grupo frente al 
individuo es característica de las sociedades antiguas, en las que 
la supervivencia es prioritaria. En las Leyes, Platón hace decir 
al Ateniense que describe el nuevo proyecto de ciudad: “Yo, en 
mi carácter de legislador, dispongo que vosotros no os pertenecéis 
a vosotros mismos, ni esta propiedad vuestra os pertenece, sino 
a toda vuestra estirpe, la anterior y la que será más tarde, y el 
linaje entero y la fortuna pertenece aún más a la ciudad.”9 Por su 
parte, Aristóteles, seguramente teniendo en cuenta la idea de su 
maestro, señala: “tampoco debe pensarse que ningún ciudadano se 
pertenece a sí mismo, sino todos a la ciudad, pues cada ciudadano es 

9	 Platón, Diálogos, Tomo IX, Leyes (Libros VII-XII), introducción, 
traducción y notas por Francisco Lisi. Madrid, Gredos, 2008, 923a. Cursivas 
agregadas. “El que cuida el universo -escribe Platón- tiene todas las cosas 
ordenadas para la salvación y virtud del conjunto… El devenir no se ha 
producido por ti, sino tú por el universo. Pues si bien cualquier médico 
o cualquier artesano experto hace todo por el todo, no cabe duda de que 
confecciona la parte que tiende a lo que es mejor en general por el conjunto 
y no el conjunto por la parte. Sin embargo, ni te indignas, porque desconoces 
de qué manera lo que es mejor para ti conviene al todo y también a ti según la 
característica del devenir común”. Leyes, 903b-c. Fustel de Coulanges ilustra 
esta misma idea: “Así se explica el patriotismo de los antiguos sentimiento 
enérgico era para ellos la virtud suprema, a la que se subordinaban todas 
las demás. Cuanto para el hombre había de más caro se confundía con la 
patria. En ella encontraba su bien, su seguridad, su derecho, su fe, su dios. Al 
perderla, lo perdía todo. Era casi imposible que el interés privado estuviese 
en desacuerdo con el interés público. Platón dice: La patria nos engendra, nos 
sustenta, nos educa. Y Sófocles: La patria nos conserva”. La ciudad antigua, 
México, Porrúa, 2000, p. 149.



Tirso Medellín

13

una parte de la ciudad, y el cuidado de cada parte está orientado 
naturalmente al cuidado del todo.”10

Hay que considerar, por otro lado, que Platón y 
Aristóteles no se refieren a los esclavos -quienes por definición 
no se pertenecían a sí mismos- sino a los hombres libres, a los 
ciudadanos -quienes formaban parte de la ciudad con pleno 
derecho y participaban en las decisiones y el gobierno. Para 
los atenienses lo anterior no implicaría ninguna contradicción. 
Como ha mostrado Hannah Arendt, en la Grecia antigua, la 
libertad del ciudadano era la condición para que se dedicara a 
los asuntos públicos,11 de modo que sólo éste tenía la obligación 
de tomar parte en la administración y gobierno de los asuntos 
que concernían al interés de toda la comunidad. Así, pues, el 
orden de la comunidad y el sacrificio individual por los asuntos 
públicos no implicaba ninguna pérdida de la libertad, aun 
si el ciudadano no se pertenecía a sí mismo. Por el contrario, 
el empleo de la libertad en los asuntos que concernían a la 
comunidad era, como parece evidenciarlo Platón, la manera de 
honrar la dignidad de los antepasados, de la familia, de la polis. 

La concepción orgánica de la comunidad en la que 
las partes contribuyen al funcionamiento del todo -desde la 
familia, al barrio y finalmente a la polis- era determinante en 
la forma en que estas culturas entendían la dignidad. Cada 

10	 Política, 1337a. En otro lugar dice Aristóteles: “es evidente que 
la ciudad es por naturaleza anterior y es anterior al individuo; porque si 
cada uno por separado no se basta a sí mismo, se encontrará de manera 
semejante a las demás partes en relación con el todo.” Política, 1253a. 

11	 Hannah Arendt, La condición humana, Madrid, Paidós, 2012, 
pp. 51ss.



Genealogía de la dignidad

14

individuo, poseyendo ciertas cualidades particulares que lo 
hacían diferente de los demás, tenía que cumplir una función 
específica. A partir de aquellas cualidades debidamente 
formadas mediante la paideia se establecía un orden jerárquico 
para el gobierno de la ciudad. Algo estaba claro para los 
atenienses: las personas no poseen por naturaleza las mismas 
capacidades y, por consiguiente, el orden de la ciudad debe 
respetar tales diferencias. Platón escribe en consecuencia:

me doy cuenta, ahora que lo dices, de que cada uno no 
tiene las mismas dotes naturales que los demás, sino 
que es diferente en cuanto a su disposición natural: 
uno es apto para realizar una tarea, otro para otra [...] 
Entonces, ¿será mejor que uno solo ejercite muchos 
oficios o que ejercite uno solo? -Que ejercite uno solo. 
-Por consiguiente, se producirán más cosas y mejor 
y más fácilmente si cada uno trabaja en el momento 
oportuno y acorde con sus aptitudes naturales, liberado 
de las demás ocupaciones.12

	De acuerdo con ello, la dignidad de cada ciudadano 
varía según las capacidades y las funciones, no obstante, existe 
un ámbito en el que el otro es considerado como igual, y este 
ámbito es el del espacio público donde todos los ciudadanos 
son iguales según la isonomía, la igualdad ante la ley, y la isegoría, 
el igual derecho a usar la palabra en el ágora. El criterio de la 

12	 República, 370a. Platón, Diálogos, Tomo IV, República, 
introducción, traducción y notas por Conrado Eggers Lan, Madrid, 
Gredos, 2008.



Tirso Medellín

15

ciudadanía era el primer principio por el que se distinguían las 
dignidades en la esfera pública; el segundo era el cargo. De este 
modo, los griegos, y en especial los atenienses, desarrollaron a 
través de la democracia el criterio de un mínimo de igualdad 
hacia el interior de la comunidad, el cual difería de la desigualdad 
absoluta, entre el sátrapa y el pueblo, entre el faraón y los 
súbditos, característico de las monarquías orientales. Pero 
tal criterio de igualdad no fue sino la aparición de una brecha 
que más que resolver el problema de la justicia, lo incrementó 
gracias a una especie de conciencia que reflejaba la cara inversa, 
es decir, una conciencia que al tener en la mira la igualdad no 
veía sino la injusticia de la desigualdad existente. La historia 
de tal conciencia es la de las luchas democráticas desde Solón 
hasta Pericles, las sucesivas luchas intestinas tras la derrota 
de Atenas en la Guerra del Peloponeso y la restauración de la 
democracia. 

	El fuerte arraigo en la comunidad y las constantes 
amenazas que representaban el resto de los pueblos acentuaron 
la conformación de sociedades cerradas en las que los metecos 
eran considerados con reservas. La situación en la Hélade era 
particular porque cada polis se sentía parte de una cultura más 
amplia, la de los helenos, aunque al mismo tiempo sostenía 
relaciones conflictivas con las poleis de la región. En un pasaje de 
la República, Platón mismo nos permite ver la importancia que 
tenían estas cuestiones en el mundo griego: 

-En primer lugar, en lo que concierne a la esclavitud, 
¿parece justo que los griegos esclavicen a Estados griegos, 



Genealogía de la dignidad

16

o no deberían permitirlo incluso a ningún otro Estado, y 
acostumbrarlos a respetar la raza griega, previniéndose 
de ser esclavizados por los bárbaros? -En todo sentido 
importa que la respeten. -Por consiguiente, no adquirirán 
ellos mismos esclavos griegos, y aconsejarán a los otros 
griegos proceder así.13

	No obstante, si apenas llegaban a tener miramientos 
para con los extranjeros que pertenecían a la misma raza, 
mucho más difícil era que los tuvieran para con los extranjeros 
de otras razas y culturas. A estos últimos se los denominaba 
barbaroi. La relación con el bárbaro o extranjero fue diversa 
según las distintas épocas, regiones y pueblos, pero al menos 
hasta el siglo V a.C. existió entre los griegos un sentimiento 
generalizado de xenofobia bastante marcado que se había 
acentuado con las guerras médicas.14 El rechazo hacia el 
bárbaro determinó también el sentimiento de dignidad en el 
ciudadano de la polis. En todo caso, la igualdad o desigualdad 
entre los bárbaros y los helenos fue un tema que ocupó a los 
filósofos y pensadores griegos y romanos, y la opinión sobre 
tal cuestión cambió según cambiaba el contexto histórico y 
las circunstancias de cada pueblo.15

13	 República, 469b-c.

14	 Cfr. Jacob Burckhardt, Historia de la cultura griega, Volumen I, 
Barcelona, Editorial Iberia, 1964, pp. 399ss.

15	 Cfr. Platón, Político, 262d. Platón, Diálogos, Tomo V, traducción, 
introducción y notas por Ma. Isabel Santa Cruz, Álvaro Vallejo Campos, 
Néstor Luis Cordero, Madrid, Gredos, 2008. Ya durante el helenismo, 
Eratóstenes dice acerca de la errónea concepción de los antiguos griegos: 



Tirso Medellín

17

	Pero en la idea de la dignidad que se formaron tanto 
romanos como griegos, con toda seguridad fue más decisiva la 
institución de la esclavitud que la noción del bárbaro. Por lo que 
muestran las numerosas obras filosóficas, literarias e históricas, 
el tema de la esclavitud fue sumamente relevante; es además 
de gran importancia para comprender el sentido que tuvo la 
dignidad en la antigüedad porque en torno a la esclavitud se 
muestra el mayor contraste frente al sentido que tomó dicha 
noción en la Modernidad. No hay, en efecto, nada más contrario 
a la dignidad humana que la práctica de la esclavitud.

	No se trata aquí de mostrar las causas sociales de 
la esclavitud entre los griegos y romanos. En vez de ello, 
se expondrá de manera sucinta el modo en que Aristóteles 
intentó fundamentar tal institución, lo cual, además, 
permitirá sacar algunas conclusiones para el concepto 
grecorromano de la dignidad. 

	La fundamentación aristotélica de la esclavitud se 
sustenta en la concepción ya señalada de que el todo es más 
importante que las partes y de la diferencia en capacidades de los 
seres humanos. Partiendo del hecho de que los seres humanos 
son diferentes por sus capacidades naturales, Aristóteles 
concluye que cada individuo debe realizar la excelencia de esas 
capacidades y no de otras. Realizar tal excelencia es la virtud 
que le corresponde a todo individuo, sea ciudadano o meteco, 

“No tenían razón los que dividieron la casta humana en helenos y bárbaros, 
mucho mejor que se distinga según la bondad y maldad, porque hay muchos 
helenos corrompidos y muchos bárbaros dignos (αστείοι), como los indios y 
los arianos, y los romanos y los cartagineses, con sus admirables instituciones 
políticas.” En Jacob Burckhardt, op. cit., p. 418.



Genealogía de la dignidad

18

libre o esclavo, hombre o mujer, adulto o niño. De acuerdo 
con ello, cada persona puede realizar en un cierto grado sus 
capacidades y en ello consiste el fin de cada uno, pues de ese 
desarrollo máximo de las cualidades naturales de cada individuo 
depende la vida feliz. Pero, puesto que hay una diferencia 
entre los individuos por naturaleza, también tendrá que haber 
una diferencia dentro de la sociedad. De ello se deriva, según 
Aristóteles, una jerarquía social que está estructurada según 
las capacidades naturales de las personas: los hombres más 
capaces son libres y, entre ellos, los más virtuosos deben ser los 
gobernantes; las mujeres son inferiores puesto que poseen en 
menor grado la facultad deliberativa; los niños sólo la poseen 
en potencia; el esclavo es, finalmente, inferior porque carece en 
absoluto de tal facultad.16

	Ahora bien, los esclavos pueden serlo por naturaleza 
o por convención. Esclavo, dice Aristóteles, es “el que, siendo 
hombre, no pertenece por naturaleza a sí mismo, sino a otro, 
ese es por naturaleza esclavo”.17 En otras palabras, esclavo 
por naturaleza es el que no puede gobernarse a sí mismo. 
En cambio, esclavo por convención y accidente es el que 
teniendo las capacidades para gobernarse a sí mismo, el 
destino lo ha llevado a vivir en condiciones de sometimiento. 
Para Aristóteles sólo los que son libres por naturaleza poseen 
una dignidad esencial, aunque en relación con la función 
que cumplen en la sociedad ella sea inferior a la que les es 
inherente. Por contraparte, los esclavos por naturaleza tienen 

16	 Aristóteles, Política, 1260a. 

17	 Ibid., 1254a. 



Tirso Medellín

19

una dignidad inferior que corresponde al lugar que ocupan 
en la sociedad, aunque pudiera darse el caso de que por azar 
ocuparan una posición social no acorde a sus capacidades. 
Es, pues, “necesario admitir -dice Aristóteles- que unos son 
esclavos en todas partes y otros no lo son en ninguna”.18 De 
acuerdo con ello, el que es esclavo por naturaleza, aun si por 
convención es libre, vivirá como esclavo; mientras que el que 
es libre por naturaleza, aun siendo esclavizado conservará algo 
de su libertad, la cual podría calificarse de libertad interior. 
Según estos criterios, es posible elaborar una matriz en la 
que se sigue un orden jerárquico de la dignidad según que la 
persona sea libre o esclava por naturaleza, libre o esclava por 
convención o accidente.

Tabla de elaboración propia.

	Como se muestra en la tabla anterior, gozaría de 
máxima dignidad aquel que fuera libre por naturaleza y por 
convención. No obstante, careciendo de esa buena fortuna 

18	 Ibid, 1255a. 



Genealogía de la dignidad

20

-como Platón que circunstancialmente fue esclavizado-, una 
persona puede gozar de libertad interior, aunque carezca de la 
libertad propia del ciudadano, con lo cual su grado de dignidad 
sería inferior. Por otro lado, el que es esclavo por naturaleza, 
pero libre por accidente o convención, gozaría de una dignidad 
parcial, pues su estatus no correspondería con sus capacidades. 
Finalmente, quien fuera esclavo por naturaleza y esclavo por 
convención, carecería de toda dignidad o poseería el mínimo de 
dignidad. En opinión de Aristóteles tanto la primera condición 
como la última son las más adecuadas o justas: el que es libre 
por naturaleza convencionalmente debería ser libre; el que es 
esclavo por naturaleza convencionalmente debería ser esclavo.

	Así, Aristóteles no se deshizo de la tradicional aceptación 
de la esclavitud de los griegos. Para él, había seres humanos 
que sólo podían ser instrumentos para otros. De hecho, es 
bien sabido que concebía al esclavo como una herramienta útil 
para el amo,19 lo cual contradice de manera absoluta la famosa 
definición de la dignidad humana dada por Kant. 

	Hay que decir, sin embargo, que la ética aristotélica 
abre en cierto modo el camino que en la política se encuentra 
cerrado. Aristóteles considera que la virtud es una actividad 

19	 Así, por ejemplo, escribe: “las posesiones son un instrumento para 
la vida y la propiedad es una multitud de instrumentos; también el esclavo es 
una posesión animada, y todo subordinado es como un instrumento previo 
a los otros instrumentos.” Ibid., 1253b. “Cuál es la naturaleza del esclavo 
y cuál su facultad resulta claro de lo expuesto; el que, siendo hombre, no 
se pertenece por naturaleza a sí mismo, sino a otro, ese es por naturaleza 
esclavo. Y es hombre de otro el que, siendo hombre, es una posesión. Y la 
posesión es un instrumento activo y distinto.”  Ibid., 1254a. 



Tirso Medellín

21

y, por tanto, tiene que ser desarrollada mediante el esfuerzo. 
Hay hombres “que llegan a ser buenos por naturaleza, otros por 
hábito, otros por la enseñanza”.20 Así, el que no es virtuoso y 
digno esencialmente puede alcanzar la virtud y la dignidad por 
medio de la actividad.21 Cabe recordar que tanto Platón como 
Aristóteles fueron partidarios del trato justo hacia los esclavos.22 
Aristóteles creía incluso que el amo debería prometerles la 
libertad y liberarlos al morir. Sin embargo, también consideraba 
que algunos requerían la ley y la coerción para gobernarse: “se 
deben imponer castigos y correcciones a los desobedientes y de 

20	 Ética Nicomáquea, 1179b20. Aristóteles, Ética Nicomáquea, Ética 
Eudemia, traducción por Emilio Lledó, Madrid, Gredos, 2003.  

21	 “Ahora bien -escribe Aristóteles-, buenos y dignos llegan a ser los 
hombres gracias a tres factores, y estos tres son la naturaleza, el hábito y la 
razón. Efectivamente, primero hay que ser hombre por naturaleza y no otro 
animal cualquiera, y por tanto con cierta cualidad de cuerpo y alma. Pero 
hay algunas cualidades que no sirve de nada poseerlas de nacimiento, pues 
los hábitos las hacen cambiar. Algunas cualidades, en efecto, por naturaleza 
son susceptibles, a través de los hábitos, de inclinarse hacia lo peor y hacia lo 
mejor. Los demás animales viven principalmente guiados por la naturaleza; 
algunos, en pequeña medida, también por los hábitos; pero el hombre es 
además guiado por la razón; él solo posee razón, de modo que es necesario 
que estos tres factores se armonicen uno con el otro.” Política, 1332a-b.

22	 “No se debe actuar con violencia hacia los esclavos, y, si es posible, 
hay que cometer menos injusticias con ellos que con los iguales. Se puede 
reconocer claramente al que verdaderamente y no de forma ficticia respeta la 
justicia, porque odia realmente la injusticia hecha a aquellos hombres con los 
que le es fácil ser injusto. El que ha llegado a estar sin mancha de impiedad o 
injusticia en sus hábitos y acciones para con los esclavos, sería el más capaz 
de implantar una semilla de virtud.” Leyes, 777d-e. Platón, Diálogos, Tomo 
VIII, Leyes (Libros I-VI), introducción, traducción y notas por Francisco 
Lisi, Madrid, Gredos, 2008.



Genealogía de la dignidad

22

inferior naturaleza; y […] desterrar permanentemente a los que 
son incurables”.23

	Como se observa, la dignidad sigue siendo aquí relativa 
a las capacidades personales. Tanto los prejuicios como el afán 
descriptivo le impidieron a Aristóteles concebir de otra manera 
las diferencias que existen entre los seres humanos, y aunque 
parte de una pretendida esencia, como el carácter racional 
del ser humano, no deja de considerar, fiel a su realismo, que 
hay condiciones accidentales que llevan a algunos a perder 
injustamente su libertad y dignidad, y a otros a ser incapaces 
de desarrollarlas. Aunque el ser humano es un animal racional, 
no todo ser humano actúa racionalmente. De aquí que afirmara, 
como ya se dijo, que el que es incapaz de vivir en sociedad, o es 
un ser superior, una divinidad, o es un animal, una bestia. 

	Por otro lado, ni Platón ni Aristóteles pudieron llegar 
a concebir una dignidad humana porque justamente, cuando 
piensan en dignidad no piensan en abstracto sino en concreto, 
esto es, en la dignidad de esta o aquella persona, de este o aquel 
tipo de persona, no la dignidad de un ser genérico, como el 
hombre en general. Del mismo modo, una idea como la de la 
libertad natural del ser humano les es completamente extraña, 
pues no parten de la idea, sino del hecho concreto de que no 
todos los seres humanos muestran igual capacidad para vivir 
con libertad, lo cual sólo puede ocurrir, según estos partidarios 
de las sociedades cerradas, en comunidad. En sociedad, la 
libertad implica autogobierno, pero el autogobierno se alcanza 
a través de la paideia, es decir, de la educación y la cultura. 

23	 Ética Nicomáquea, 1180a8.



Tirso Medellín

23

	Es claro que esta visión de Platón y Aristóteles fue 
la más característica entre las poleis griegas hasta antes del 
helenismo. Una concepción semejante imperó en la época 
de la República romana. No obstante, ya desde el siglo V 
a.C. algunos sofistas comenzaron a cuestionar tales ideas 
hegemónicas. Durante el helenismo, y debido en gran parte a 
la decadencia de las ciudades griegas, las escuelas filosóficas 
del estoicismo, el cinismo y el epicureísmo ampliaron aquellos 
cuestionamientos y los radicalizaron en un contexto en el 
que la sociedad cerrada y el patriotismo ya no significaban 
en la Hélade lo que habían significado. Esta tradición fue 
recuperada por los filósofos romanos, en especial, por Cicerón 
y por Séneca. Con ellos, el concepto grecorromano de la 
dignidad llega a tener un acercamiento a la noción de dignidad 
humana que se desarrolló posteriormente. 

	No obstante, en todos estos pensadores no llegó a 
desarrollarse un concepto diverso del que se ha ido explicando 
hasta aquí. En esencia, la dignidad siguió significando lo 
mismo hasta el fin del Imperio Romano de Occidente, y, de 
hecho, tal idea de la dignidad la seguimos encontrando hasta 
nuestros días.

	A pesar de lo anterior, es importante considerar 
brevemente las críticas a la concepción elitista y jerárquica del 
ser humano sobre la que se fundaba el concepto grecorromano 
de la dignidad. Como se señaló en un principio, el contenido 
fundamental de este concepto es la diferencia, el honor y la 
jerarquía. En pocas palabras, dignidad supone desigualdad. 
Pero, sobre todo, tras las primeras conquistas democráticas 



Genealogía de la dignidad

24

en Atenas, tal desigualdad parece requerir de una mayor 
justificación que la mera evidencia empírica, pues los hechos de 
la vida social pueden ser el mero producto de las convenciones 
y, por consiguiente, pueden hacer pasar por justo lo que en 
realidad es injusto. 

	Del primero que se conserva una crítica al régimen 
aristocrático ateniense es del sofista y orador del siglo V a.C., 
Antifonte. Para él, “(Los que son padres ilustres) los respetamos 
y honramos; en cambio, a los que descienden de una casa 
humilde ni los respetamos ni los honramos. En este aspecto 
nos comportamos como bárbaros los unos con los otros, puesto 
que por nacimiento somos todos naturalmente iguales en todo, 
tanto griegos como bárbaros.”24 Este planteamiento abre por 
primera vez el camino al desarrollo de la igualdad universal de 
los seres humanos y, por consiguiente, al aspecto equitativo del 
concepto de dignidad. Para Antifonte no hay diferencia entre 
bárbaros y griegos, y los griegos, en todo caso, actúan como 
bárbaros al hacer distinciones que no existen en la naturaleza.

	Licrofrón, un sofista del que se ignora todo sobre su vida, 
pero del que se conservan algunos testimonios, fue igualmente 
crítico de la distinción entre nobles y plebeyos. Estobeo 
cuenta que Licofrón comparando la nobleza “con otros bienes, 
dice: ‘oscuro es el valor de la nobleza; y, su dignidad, palabra 
vacía’. Pues, en su opinión, el deseo de nobleza se engendra 
por la fama que lleva consigo, pero, en realidad, en nada se 

24	 Antifonte, Oxyrh. Pap. XI, Col. II (266-299 H.), en VV. AA., Sofistas: 
Testimonios y fragmentos, introducción, traducción y notas de Antonio 
Melero Bellido, Madrid, Gredos, 1996.



Tirso Medellín

25

diferencian los que no son nobles de quienes lo son.”25 Como 
muchos otros sofistas, Licofrón consideraba que la ley es una 
mera convención, de donde es posible que infiriera la injusticia 
de las distinciones entre libres y esclavos característica de las 
sociedades antiguas. Sin embargo, de acuerdo con el fragmento 
anteriormente citado, este sofista sólo se limitó a la crítica del 
concepto de dignidad existente en la Hélade, aunque con toda 
seguridad no llegó mucho más allá.

	Un aporte más positivo que contribuyó a enriquecer el 
concepto, se encuentra en el cosmopolitismo de los estoicos, 
epicúreos y cínicos. Es en este período en el que la idea de la 
igualdad de todos los seres humanos tiene mayor resonancia, al 
menos en los ámbitos cultos. 

	En especial el estoicismo tuvo una influencia decisiva en 
la difusión de la idea del cosmopolitismo, influencia que además 
alcanzaría al cristianismo y conformaría, como señala Truyol y 
Serra, “el precedente inmediato de la teoría cristiana de la lex 
aeterna y la lex naturalis”.26 Ya Zenón de Citio, el fundador de la 
escuela estoica, planteó esta idea de la ciudadanía universal 
y de la igualdad de todos los seres humanos.  De acuerdo con 
este filósofo, “no debemos ser ciudadanos de Estados y pueblos 
diferentes, separados todos por leyes particulares, sino que 
hemos de considerar a todos los hombres como paisanos 

25	 Fr. 8. Estobeo, Flor., IV, 29, en Trasímaco, Licofrón y Jeniades, 
Fragmentos y testimonios, Buenos Aires, Aguilar, 1975.

26	 Antonio Truyol y Serra, Historia de la Filosofía del Derecho y del 
Estado: 1. De los orígenes a la baja Edad Media, Madrid, Alianza Universidad, 
1982, p. 179. 



Genealogía de la dignidad

26

y conciudadanos; que el modo de vida y el orden deben 
considerarse uno solo, como corresponde a una multitud que 
convive alimentada por una ley común”.27 Si bien, Zenón no 
hace referencia a la dignidad, esta idea de la igualdad de todos 
los seres humanos es el germen que se desarrolló con los siglos 
hasta llegar al concepto de la dignidad humana. Asociado a ello 
está también presente la idea del derecho natural, como una ley 
que es común a todos.

	Entre los romanos, las ideas del estoicismo en torno a 
la igualdad de los seres humanos tuvieron gran arraigo. Para 
Cicerón, los seres humanos son iguales por la facultad racional 
y por el lenguaje.28 A partir de estas facultades, el hombre vive 
en una sociedad natural que es universal, en la que todos los 
seres humanos forman parte de una misma sociedad, sin 
distinción de origen y nacionalidad.29 Por ello, considera que los 
extranjeros deben recibir un trato justo y digno, puesto que “es 
una injusticia prohibir a los extranjeros la estancia en nuestras 
ciudades y echarlos de ellas… Cosa es puesta en razón -continúa 
Cicerón- que no se permita vivir como ciudadanos al que no 
lo es… pero el no permitir a los extraños el uso y comercio de 

27	 Los estoicos antiguos, fr. 409. VV.AA., Los estoicos antiguos, 
introducción, traducción y notas de Ángel J. Cappelletti, Madrid, Gredos, 1996.

28	 Cicerón menciona algunos principios fundamentales de la vida 
sociable, entre los cuales “El primero es aquel que forma con tan estrecho 
vínculo la sociedad universal del género humano, y consiste en la razón y el 
habla que, enseñando, aprendiendo, comunicando, disputando y juzgando, 
concilia los hombres entre sí y los une en una sociedad natural.” Los oficios, 
I: 16, p. 44.

29	 Cfr. Las leyes, I: 61. 



Tirso Medellín

27

nuestras ciudades es inhumanidad”.30 Todos estos contenidos 
mínimos de una justicia igualitarista prefiguran la noción de 
una humanitas, palabra utilizada por él con frecuencia.31

	Esta humanitas o comunidad humana, que es para 
Cicerón la primera y más natural entre las formas de sociedad 
en el hombre, tiene también un derecho más fundamental que es 
el ya referido derecho natural. Lo peculiar en Roma, a diferencia 
del iusnaturalismo de los griegos, es que éste se institucionaliza 
parcialmente como derecho de gentes (extranjeros): 

la sociedad común… -escribe Cicerón- es el vínculo 
universal que abraza a todos los hombres, el cual es 
más estrecho para con los de una misma nación, y aún 
más para con los que viven en una misma ciudad. Y así 
quisieron nuestros antepasados que hubiese un derecho 
de gentes y otro civil: éste no siempre es el mismo que 
el de las gentes, pero el derecho de gentes siempre es lo 
mismo que el civil.32

30	 Los oficios, p. 135.

31	 Antonio Truyol y Serra, op. cit., p. 191.

32	 Los oficios, III: 17, p. 142. Sobre el derecho natural: “Ahora bien, quienes 
tienen en común la razón, tienen también en común la razón recta. Y puesto 
que ella es la ley, también se nos ha de considerar a los hombres vinculados 
con los dioses por la ley. Y lo que es más, entre quienes hay comunidad de ley, 
entre ellos hay comunidad de derecho. Pero, aquellos para los que estas cosas 
son comunes han de ser considerados como de la misma ciudad. Y si obedecen 
a las mismas autoridades y poderes, con mucha más razón obedecen a esta 
organización celestial y a la mente divina y al dios superior, de manera que por 
ello este mundo en su totalidad ha de ser considerado una sola ciudad, común 
a los dioses y los hombres.” Las leyes, I: 23.



Genealogía de la dignidad

28

Este derecho es esencial para la conformación de una 
sociedad universal, pues, como dice Cicerón en otro pasaje, 
aunque refiriéndose a la República romana, “¿qué es una 
sociedad sino una sociedad de derecho?”33 No obstante, como 
ha señalado Antonio Pele, la dignidad que emerge de la cultura 
de la humanitas en Cicerón y que reconoce hasta cierto punto 
la igual dignidad de los seres humanos, no dejó de tener como 
horizonte el desarrollo de las virtudes y la excelencia de los 
individuos, las cuales, como se ha mostrado, eran desde los 
griegos el asiento y el sentido del concepto grecorromano de la 
dignidad. Por esta razón, la noción ciceroniana de la dignidad 
se queda en medio del camino entre el concepto grecorromano y 
el concepto cristiano de la dignidad. Ello no resta importancia, 
sin embargo, a la aportación de este filósofo ecléctico, pues, 
como dice Pele, “esbozó un valor inherente al ser humano en 
condición de vulneración, como si la dignidad del ser humano 
surgiera cuando estaba o podía ser vulnerada”.34

	Mayor profundidad alcanzó la noción de dignidad en 
el estoicismo romano de Séneca, Epicteto y Marco Aurelio. 
Con ellos, se reiteran las principales ideas estoicas sobre la 
vida y la sociedad. Existen dos leyes, una natural y otra creada 
por los hombres, pero en la vida del alma sólo es aquella ley 
primera a la que hay que seguir. “El fundador de los derechos 
del hombre -escribe Séneca- sólo nos diferenció por el linaje 

33	 Cicerón, La república, Madrid, Alianza Editorial, 1970, p. 33.

34	 Antonio Pele, Filosofía e historia en el fundamento de la dignidad 
humana, Tesis doctoral, Getafe, Instituto de Derechos Humanos Bartolomé 
de las Casas, 2006, pp. 364-365. 



Tirso Medellín

29

y por la gloria del nombre mientras subsistimos: mas, cuando 
hemos llegado al término de nuestra existencia moral, nos 
dice: ‘Aléjate ambición: aplíquese una ley absolutamente igual 
para todos los que pisan la tierra’.”35 Séneca sostiene de esta 
manera, y en concordancia con las escuelas helenísticas, que la 
verdadera libertad y dignidad está en el alma. Coincide también 
con Aristóteles en que la esclavitud puede ser accidental, pero 
de ello saca otras consecuencias. Si el cuerpo de un hombre 
libre puede esclavizarse, nunca podrá esclavizarse su alma. 
Como consecuencia de esto último, rechaza que las personas 
sean clasificadas según su función.36 Séneca se da cuenta de 
que la función que una persona ocupa en la sociedad pocas 
veces está determinada por sus capacidades naturales. Su 
experiencia como maestro y asesor del emperador Nerón le 
permitió tener suficientes evidencias al respecto, en una época 
en que las instituciones romanas y las antiguas clases sociales 
se encontraban en decadencia.

35	 Epístolas morales a Lucilio, Libro XIV, epíst. 91. Séneca, Epístolas 
morales a Lucilio, vol. II, traducción y notas de Ismael Roca Meliá, Madrid, 
Gredos, 1989.

36	 “‘¿Entonces qué?, ¿sentaré a todos los esclavos a mi mesa?’ Igual que 
a todos los hombres libres. Te equivocas si piensas que a algunos los voy 
a rechazar so pretexto de que se ocupan en oficios más viles, por ejemplo, 
el de mulatero y el de boyero. No los valoraré por sus funciones, sino por 
sus costumbres. Es cada cual quien escoge sus costumbres, las funciones las 
asigna el azar. Unos coman contigo porque son dignos, otros para que se 
hagan dignos.” Epístolas morales a Lucilio, Libro V, epíst. 47. Séneca, Epístolas 
morales a Lucilio, vol. I, traducción y notas de Ismael Roca Meliá, Madrid, 
Gredos, 1989.



Genealogía de la dignidad

30

	El giro decisivo en la filosofía de Séneca en torno a 
nociones como las de igualdad, libertad y dignidad, es que 
aquel valor supremo que era la comunidad comienza a ceder 
paso hacia el valor de la persona por sí misma. De aquí que 
el estoicismo de Séneca llegue a ser una de las influencias 
decisivas para los padres cristianos. El valor auténtico de 
la persona, que no puede ser definido por el rol que juega 
en la comunidad sino por el verdadero valor interior, está 
resguardado en el alma. “‘Es un esclavo’ -escribe Séneca-. 
Pero quizá con un alma libre.”37 De este modo, la esclavitud 
no busca ser abolida, pero se revela como una ficción en la 
medida en que la condición de esclavo atribuida a una persona 
no es necesaria, sino sujeta al azar y la fortuna. Séneca reitera, 
pues, la igualdad de todos los seres humanos y un mundo que 
es a todos común.  “Anímate a pensar -le dice a Lucilio- que 
éste a quien llamas tu esclavo ha nacido de la misma semilla 
que tú, goza del mismo cielo, respira de la misma forma, vive y 
muere como tú. Tú puedes verlo a él libre como él puede verte 
a ti esclavo.”38 Esta igualdad natural es la base para la charitas 
que tendrá profunda resonancia en el cristianismo.39

	Por otra parte, la idea del cosmopolitismo común a 
todos los filósofos estoicos contribuyó de manera decisiva para 
que la dignidad dejara de considerarse como un valor dentro 
de sociedades cerradas que en principio distinguían la dignidad 
entre clases y, posteriormente, entre naciones. “Hay que vivir 

37	 Id.

38	 Id.

39	 Cfr. Antonio Pele, op. cit., p. 538.



Tirso Medellín

31

con esta persuasión -dice Séneca-: ‘No he nacido para un solo 
rincón; mi patria es todo el mundo visible’.”40 La igualdad 
de todos los seres humanos va a permitir que la dignidad 
deje finalmente de ser considerada un valor que busca hacer 
distinción entre individuos; ahora, la dignidad será la de la 
especie, una dignidad compartida por todo individuo que forme 
parte de esa comunidad universal que es la humanidad. 

Hay que decir, sin embargo, que estas ideas filosóficas, 
como las de la ley y los derechos naturales, la igualdad y la 
libertad de todos los hombres, la ciudadanía universal, la 
convencionalidad e injusticia de la esclavitud, no tuvieron 
consecuencias concretas en la organización, las leyes y el 
gobierno de las sociedades de la antigüedad. Como señala 
Ernst Bloch, “Todos estos autores que hasta ahora hemos 
considerado, tomaban en serio lo que enseñaban. Pero apenas 
si uno de ellos ha tomado en serio su doctrina cuando ésta iba 
contra la tradición”.41

	Esta misma limitación permite hacer la distinción 
conceptual que se ha ido definiendo en su contenido filosófico 
y desarrollo histórico en el transcurso del presente capítulo. 

40	 Ibid., Libro III, epíst. 28. Marco Aurelio dice también: “Mi ciudad y 
mi patria, en tanto que Antonio, es Roma, y en tanto que hombre, el mundo, 
por lo que en el interés de ambas ciudades, se cifran para mí los únicos 
bienes.” Pensamientos, 44. Marco Aurelio, Pensamientos, prólogo, traducción 
y notas de Antonio Gómez Robledo, México, UNAM, 1992.

41	 Ernst Bloch, Derecho natural y dignidad humana, Madrid, 
Dykinson, 2011, p. 104. Una opinión semejante respecto a los sofistas 
se encuentra en Werner Jaeger, Paideia: Los ideales de la cultura griega, 
México, FCE, 2012, p. 299. 



Genealogía de la dignidad

32

Los antiguos concibieron un cierto sentido de la dignidad al 
que corresponde una definición conceptual y que aquí se ha 
denominado concepto grecorromano de la dignidad. De acuerdo con 
éste, la dignidad es una distinción o una diferencia respecto a 
otros seres humanos del mismo grupo o de grupos diversos, 
con la cual se reconoce la superioridad de capacidad, mérito y 
honor de una persona frente a otras. De esta superioridad se 
sigue una organización jerárquica de la sociedad en función 
de los méritos y las dignidades. Al menos en la antigüedad, la 
dignidad de la persona correspondía con la dignidad del grupo 
al que pertenecía, pero esto cambió conforme las sociedades 
se volvieron más abiertas, el sentido de la individualidad 
fue apareciendo en la cultura y se transitó desde pequeñas 
comunidades hacia amplias sociedades relativamente masivas. 
En todo caso, la dignidad en este sentido grecorromano, que es 
el principio de cualquier noción de dignidad, tiene su origen 
en el sentimiento del valor propio, la exigencia de respeto y su 
reverso, a saber, la indignación ante el trato irrespetuoso. Está 
claro que el concepto grecorromano no es todavía el concepto de 
la dignidad humana, sin embargo, en él están ya los contenidos 
que fueron tomando nuevos sentidos hasta llegar al concepto 
Moderno que se recoge en los ordenamientos jurídicos desde 
mediados del siglo XX.



Tirso Medellín

33

LA FUNDAMENTACIÓN TEOLÓGICO-METAFÍSICA 
DE LA DIGNIDAD EN EL CONCEPTO CRISTIANO

UN NUEVO CONCEPTO DE LA DIGNIDAD fue conformándose a partir 
de las bases asentadas por el estoicismo y su incorporación en el 
cristianismo. En la formación de este concepto, las características 
esenciales de la noción grecorromana permanecen, aunque 
toman nuevos sentidos. Por esta razón se puede hablar de un 
concepto distinto del precedente, como se intentará mostrar en 
el presente capítulo. 

El concepto cristiano conserva el contenido esencial 
de la dignidad con su sentido de jerarquía, distinción, honor, 
superioridad. De hecho, dentro del ámbito de la Iglesia Católica, 
dignidad significa el cargo eclesiástico, del mismo modo que la 
dignidad llegó a ser el cargo público en el Estado civil. Tanto 
uno como otro sentido se encuentran en el Cuerpo de Derecho Civil 
Romano de Justiniano. El hecho de que tal sentido del término 
dignidad se siga conservando hasta la actualidad, es indicador 
de que bien pronto adquirió carta de naturalidad en la lengua 
y el pensamiento de los pueblos europeos. Sin embargo, en la 
medida en que adquirió un sentido tan preciso, como es el del 
cargo público o eclesiástico, en esa misma medida se anquilosó 
y dejó de evolucionar. 

	 Otros sentidos del concepto de dignidad, en cambio, 
continuaron recibiendo nuevas interpretaciones y contenidos, 
sobre todo a la luz de la filosofía cristiana. Así, ante la 
transformación de las condiciones sociales y las formas de 
organización productiva y política tras la caída del Imperio 



Genealogía de la dignidad

34

romano de Occidente, la dignidad comenzó a ser pensada 
desde nuevas perspectivas. Un cambio decisivo consistió 
en que “El poder mismo -como escribe Bloch- se había 
modificado profundamente, no estaba ya organizado sobre 
la base de la ciudad, sino que descansaba en el agro y en el 
feudo”.42 Esto permitió que la organización política sobre la 
que descansaba la ciudad antigua finalmente desapareciera. El 
régimen monárquico feudal respaldado por la Iglesia católica, 
la institución del vasallaje, la formación de los gremios, la 
concentración de la educación en los monasterios y la caridad 
asistencial promovida por el cristianismo condujeron a que el 
significado de la dignidad tomara nuevos puntos de enfoque. 

La estructura jerárquica de la sociedad y de las 
instituciones continuó, pero las transformaciones recién 
mencionadas desarticularon el sentimiento de apego a la ciudad 
y, por consiguiente, la antigua distinción entre ciudadanos y 
bárbaros pierde su relevancia. Surgía así una cierta conciencia de 
formar parte de una misma comunidad que ya no era la pequeña 
comunidad local, sino una comunidad universal representada 
por el catolicismo, es decir, por una Iglesia universal que acogía 
a todos los seres humanos. La fe estaba superando las barreras 
del origen, y la religión ya no era la religión de la ciudad o de 
la familia, como en el politeísmo pagano, sino la religión de la 
especie humana. El lugar de origen dejó de ser, en consecuencia, 
el principal aspecto con el cual establecer las distinciones en la 
dignidad, aunque, por otro lado, la distinción de clase persistió. 
A su vez, la función que la persona ocupaba dentro del grupo, 

42	 Ernst Bloch, op. cit., p. 87.



Tirso Medellín

35

que, como se ha visto, era esencial en las visiones platónicas y 
aristotélicas de la polis, dejó de ser el punto de anclaje sobre el 
que se reconocía la dignidad del sujeto. 

Estas consecuencias estuvieron acompañadas de las 
reflexiones filosóficas que dotaron de contenidos conceptuales 
a lo que, en alguna medida, ocurría en la vida cotidiana y 
establecieron los fundamentos teóricos para su comprensión. 
El concepto cristiano de la dignidad, como es natural, siempre 
parte de Dios como fundamento absoluto y punto de referencia 
fijo e incuestionable. Por tanto, era la teología la ciencia 
principal, si bien recibió su auxilio de la filosofía, lo cual se 
reflejaría en la manera de abordar algunos de los contenidos 
relacionados con la dignidad. 

En esta larga evolución del concepto de dignidad, 
el cristianismo aportó un elemento esencial que tomó de 
la cultura romana, pero al que dotó de nuevo sentido. Este 
elemento es el concepto de persona. Quizás sea hasta cierto 
punto fortuito que tal término haya tomado tanta relevancia 
para la filosofía cristiana en general; lo que motivó tal suerte fue 
el debate teológico en torno a la trinidad, esto es, determinar 
si Dios es substancia o persona en su manifestación como 
Padre, Hijo y Espíritu Santo.43 Fue Boecio (475/480-524) 
quien dio la definición más aceptada durante la Edad Media. 
Según el razonamiento de Boecio, “si la persona se da tan sólo 
en las sustancias, y [de] éstas, [sólo en las] racionales, y toda 
sustancia es naturaleza, y no se da en los universales, sino en los 

43	 Cfr. San Agustín, Tratado de la Santísima Trinidad, Madrid, BAC, 
1956, Libro VII, caps. 4-6.



Genealogía de la dignidad

36

individuos, hemos dado ya con la definición de persona: Persona 
es la sustancia individual de naturaleza racional.”44

El origen etimológico de la palabra es bien conocido ya 
desde la antigüedad. Persona correspondía al griego prósopon, 
era la máscara utilizada en las representaciones teatrales, 
aunque terminó refiriendo también al rostro y la persona. 
Según explica el mismo Boecio, en latín, persona provenía de 
“personando”, “porque en una superficie cóncava se refuerza más 
y se devuelve con más intensidad el sonido”.45 Posteriormente, 
el término pasó a significar todo individuo y en especial 
aquellos que tenían alguna dignidad, tal como los personajes 
que eran representados en las obras de teatro.46 Es así como, por 
una razón meramente fortuita, el concepto de persona quedó 
enlazado con el de dignidad.

44	 Boecio, Sobre la persona y las dos naturalezas: Contra Eutiques y 
Nestorio, en Clemente Fernández, Los filósofos medievales, Selección de textos, 
Madrid, BAC, 1989, 920.

45	 Id. Cfr. “Más aún. Dice Boecio en el libro De Duab. Natur.: Parece 
que el nombre de persona tiene su origen en aquellas personas que, en 
las comedias y tragedias, representaban a alguien. Pues persona viene de 
personar, ya que en algo hueco el sonido necesariamente es mayor. Pues bien, 
estas personas los griegos las llamaban prosopa, que son las máscaras que se 
ponían delante de la cara y de los ojos tapando el rostro.” Santo Tomás de 
Aquino, Suma de Teología, Tomo I, Madrid, BAC, 2001, I, .29 a.3.

46	 “Pues, porque en las comedias y tragedias se representaba a 
personajes famosos, se impuso el nombre de persona para indicar a alguien 
con dignidad. Por eso en las iglesias empezó la costumbre de llamar personas 
a los que tienen alguna dignidad. Por lo cual algunos definen la persona 
diciendo que es la ‘hipóstasis distinguida por la propiedad relativa a la 
dignidad’.” Id.



Tirso Medellín

37

Ahora bien, la definición dada por Boecio introdujo 
mediante el esfuerzo filosófico e intelectual lo que no estaba 
contenido en la mera expresión figurada. Al decir que la persona 
es “sustancia individual de naturaleza racional”, destacó, por 
un lado, la relevancia del individuo frente a la comunidad y, 
por el otro, la superioridad de los seres racionales. Lo primero 
fue desarrollándose lentamente en las distintas dimensiones 
de la experiencia del hombre del medievo; lo segundo fue 
entrelazándose, por vía del pensamiento filosófico, con la 
idea de la dignidad de toda persona que, por su esencia, es 
racional. Digno va a ser, en el concepto cristiano, aquello que 
posee la facultad de la racionalidad y, por tanto, una substancia 
(hipóstasis) superior en el orden de los grados del ser. 

La primera de estas características, la de la individualidad, 
tuvo un desarrollo sumamente complejo que de hecho antecede 
a Boecio y que inaugura San Agustín. Es posible encontrar en 
la filosofía de Agustín de Hipona (354-430) la fuente a partir 
de la cual el aspecto personal y, por consiguiente, individual 
del sujeto, toma especial relevancia. Para San Agustín, es la 
experiencia interior del yo la que permite establecer el vínculo 
(religare) con Dios. De este modo, la relación entre el individuo 
y Dios es personal y no ya grupal, como lo era en las religiones 
paganas. Cada persona podía, mediante la interiorización y el 
examen de conciencia, comunicarse con el único Dios, lo cual 
debió significar un giro radical en la experiencia, no sólo de la 
religiosidad, sino de la vida misma. Charles Taylor ha señalado 
la trascendencia que tuvo el pensamiento agustiniano:



Genealogía de la dignidad

38

Difícilmente se exageraría al afirmar que Agustín fue 
quien introdujo la interioridad de la reflexividad radical 
y quien la legó a la tradición del pensamiento occidental 
[…] Hizo que el vuelco hacia el yo en la dimensión de 
la primera persona fuera crucial para acceder a una 
condición superior (puesto que, efectivamente, es un 
paso en el camino que nos lleva de vuelta a Dios) y 
con ello inauguró una nueva línea de desarrollo en la 
comprensión de las fuentes morales, una comprensión 
que ha sido formativa para toda la cultura occidental. 47

	
	Este paso decisivo es, sin duda, el que permitió en 

Occidente la eclosión de lo personal y lo íntimo. Por primera 
vez, la persona vale con independencia de su lazo con la 
comunidad. “Dios, dice San Agustín, me es más íntimo que mi 
propia intimidad.” 48 Para el cristiano, y sobre todo para aquél 
que vivía el rechazo y la persecución del Imperio romano, no 
hace falta más que el yo para lograr la bienaventuranza. Este 
giro fue sumamente radical si se considera, por contraparte, el 
apego que sentían tanto griegos como romanos al oîkos, a la polis, 
al genos, a la república, a todos esos valores que lo llevaban a 
decir, como Aristóteles, que un hombre que no vive en sociedad 
no es humano. 

47	 Charles Taylor, Fuentes del yo: La construcción de la identidad 
moderna, Barcelona, Paidós, 2006, p. 189.

48	 Emmanuel Mounier, “Las estructuras del universo personal”, 
en Emmanuel Mounier, El personalismo: Antología esencial, Salamanca, 
Sígueme, 2002, p. 731.



Tirso Medellín

39

Si nos limitamos sólo a Europa -escribe Mounier-, el 
sentido de la persona queda embrionario en la Antigüedad 
hasta los albores de la era cristiana. El hombre antiguo 
es absorbido por la ciudad y por la familia, sometido a un 
destino ciego, sin nombre, superior a los mismos dioses 
[…] La aparición de lo singular es como una mancha en la 
naturaleza y en la conciencia.49 

	Este descubrimiento de lo individual en el seno de una 
colectividad radical es uno de los aspectos paradójicos del 
tránsito y la mezcla culturales que ocurrieron en Occidente 
durante el periodo de la debacle del Imperio y el inicio de la Edad 
Media. Lo paradójico radica en que, como se verá más adelante, 
el griego y el latino, en medio de ese dominio de lo colectivo 
sobre lo particular, concedían suma importancia a los méritos 
individuales. Ya se ha dicho a este respecto que la dignidad 
de la persona dependía de sus acciones y sus capacidades 
individuales, es decir, de su singularidad. Sin embargo, tal 
singularidad carecía de sentido si la persona no pertenecía a una 
colectividad. La jerarquía sólo existía en un orden, y el único 
orden existente era el de la comunidad. En cambio, el cristiano 
prescindió en cierto modo de la colectividad inmediata, hecho 
entendible en el contexto de las conquistas y el sometimiento 
de las comunidades que estaban bajo la esfera de influencia del 
Imperio romano. Pero prescindir de la comunidad no significa 
que ésta desaparezca, sino que se amplían sus horizontes, del 
mismo modo que las escuelas helenísticas lo habían hecho. 

49	 Ibid., p. 678.



Genealogía de la dignidad

40

En tal contexto de fragmentación de la comunidad originaria, 
el valor de lo individual y singular surge con tal fuerza que la 
experiencia de lo sacro se interioriza. Pero esto tiene, a su vez, 
una contraparte y costo. El costo consiste en que la ampliación 
del horizonte de lo humano supone su abstracción. Por eso, ya 
no serán las acciones individuales las que determinen el valor 
de la persona, pues este valor pertenece a todo ser humano 
considerado en abstracto.

	Independientemente de las consecuencias que tuvo el 
planteamiento agustiniano en la experiencia de la religiosidad, 
ya la sola idea de que todo individuo humano tiene el mismo 
valor ante Dios tuvo grandes consecuencias. Con ello se 
asentaron los aspectos que también están contenidos en la 
definición de Boecio referida más arriba y que eran aspectos 
en cierto modo inéditos para el pensamiento antiguo. Por un 
lado, tomó relevancia lo individual, si bien, en los hechos y 
en la misma conciencia, todavía tuvieron que pasar mil años 
hasta que la transformación de las condiciones económicas, 
productivas y sociales permitió extender la experiencia y la 
conciencia del individuo hacia nuevos horizontes. Por otro 
lado, aunque vinculado con lo anterior, el reconocimiento del 
valor de lo personal se asociaba, por necesidad lógica, con la 
igualdad. En efecto, según el cristianismo cada persona es igual 
frente a Dios. Por último, si bien la idea de que el hombre es 
un ser racional provenía de la filosofía griega y en especial de 
la famosa definición aristotélica, la conformación tradicional 
de las ciudades antiguas como comunidades cerradas y la 
consideración de los casos particulares a la luz de los cuales 



Tirso Medellín

41

siempre relucían las diferentes capacidades de las personas, 
impidieron que en Grecia y Roma se dignificara al ser humano 
en función de su racionalidad. Respecto a esto último, fueron un 
factor determinante las diferencias entre ambas cosmovisiones. 
El cristianismo, con su concepción antropocéntrica, según 
la cual el hombre es el centro de la creación, permitía 
identificar la capacidad racional dentro de un orden jerárquico 
predeterminado que en cierto modo era extraño a la cultura y 
religiosidad grecorromanas, para las cuales, el mundo de los 
hombres, como el mundo de los dioses, jerarquizaba el talento 
personal antes que la naturaleza humana. 

Pero es posible que el mito creacionista heredado por el 
cristianismo del judaísmo haya sido lo que determinó en mayor 
grado el modo de concebir la dignidad de la persona humana 
entre los filósofos medievales. Según el dogma de la creación 
contenido en el Génesis, Dios habría dicho: “Hagamos al hombre 
a nuestra imagen, conforme a nuestra semejanza; y señoree en 
los peces del mar, en las aves de los cielos, en las bestias, en 
toda la tierra, y en todo animal que se arrastra sobre la tierra.  
Y creó Dios al hombre a su imagen, a imagen de Dios lo creó”.50 
Como se aprecia en el relato bíblico, la posición del hombre 
en la creación establece la jerarquía en un doble sentido: por 
un lado, el hombre fue creado a imagen y semejanza de Dios 
y, por consiguiente, posee algunos de sus atributos, que los 
filósofos cristianos, bajo el influjo de la filosofía grecolatina, 
entienden como racionalidad; por otro lado, el hombre cumple 
una función en la creación, que es la de gobernar sobre el resto 

50	 Génesis I: 26-27.



Genealogía de la dignidad

42

de las creaturas. No es extraño que estos dos planteamientos 
encontraran nuevos contenidos como consecuencia de la mezcla 
cultural ocurrida durante la expansión del Imperio romano.

	Tomás de Aquino fue, quizás, quien dio mayor solidez a 
estas ideas seminales del pensamiento cristiano. En él se expresa 
ya con total claridad la correspondencia entre las nociones 
de persona y de dignidad: “Como quiera que subsistir en la 
naturaleza racional es de la máxima dignidad, todo individuo 
de naturaleza racional es llamada persona… Por eso, en grado 
sumo a Dios le corresponde el nombre de persona.”51 Como 
señala Tomás de Aquino, siguiendo a Boecio, la determinación 
de una substancia como persona depende de su naturaleza 
racional, pues “realidad natural”, “subsistencia” e “hipóstasis” 
“son comunes a todo género de sustancias. El nombre de 
persona sólo lo es en el género de las sustancias racionales”.52 
En otro lugar, reitera esta misma idea: “el cuerpo humano posee 
la máxima dignidad, puesto que la forma que lo perfecciona, el 
alma racional, es la más digna.”53 La dignidad queda asociada, en 
consecuencia, a la posibilidad de perfeccionarse; la perfección, 
por su parte, representa un orden. Dios, ser perfectísimo, 
es superioridad absoluta, pero también las creaturas fueron 
dotadas con algún grado de perfección de acuerdo con el cual 
reciben su lugar en la jerarquía del cosmos, en el sentido griego 
de orden. Todos los animales son superiores a las sustancias 
inanimadas, a las cosas. Pero entre los animales, el hombre, que 

51	 Suma de Teología, I, q. 29, a. 3.

52	 Ibid., I, q. 29 a. 2.

53	 Ibid., I, q. 91 a. 1.



Tirso Medellín

43

por su racionalidad está dotado de una más alta perfección, 
es superior. No obstante, esta superioridad es parcial debido 
a que el hombre forma parte de las sustancias sensibles y, por 
tanto, es inferior a otras substancias racionales que carecen 
de corporeidad. Así, los ángeles son superiores en cuanto 
sustancias racionales incorpóreas; y toda sustancia racional es 
inferior a Dios. “El hombre -como explica Mauricio Beuchot- 
queda […] con una dignidad subordinada a la de Dios; pero 
coordinada a la de los demás hombres y supraordinada a la de 
las otras cosas carentes de espíritu.”54 

	Ahora bien, de la racionalidad se deriva una característica 
más que asemeja al hombre con Dios y los ángeles. La razón, 
además de ser la facultad mediante la cual el hombre conoce,55 
es la facultad que hace que la voluntad sea libre.56 Además de 

54	 Mauricio Beuchot, Filosofía y derechos humanos: Los derechos 
humanos y su fundamentación filosófica, México, Siglo XXI, 2008, p. 54. 

55	 “En el hombre la razón y el entendimiento no pueden ser potencias 
distintas. Esto resulta claro si se analizan sus respectivos actos. Pues entender 
consiste en la simple aprehensión de la verdad inteligible. En cambio, 
raciocinar es pasar de un concepto a otro para conocer la verdad inteligible 
[…] Los hombres […] llegan a la verdad inteligible pasando de un concepto 
a otro. Por eso son llamados inteligibles.” Santo Tomás de Aquino, op. cit., I, 
q. 79, a. 8.

56	 El razonamiento de Santo Tomás es el siguiente: “hay seres que obran 
sin juicio previo alguno. Ejemplo: una piedra que cae de arriba […] Otros 
obran con juicio previo, pero no libre. Ejemplo: los animales; la oveja que ve 
venir al lobo juzga que debe huir de él, pero lo hace con un juicio natural pero 
no libre, ya que no juzga analíticamente, sino con instinto natural. Así son los 
juicios de todos los animales. En cambio, el hombre obra con juicio, puesto 
que, por su facultad cognoscitiva, juzga sobre lo que debe evitar o buscar 
[…] Cuando se trata de algo contingente, la razón puede tomar direcciones 



Genealogía de la dignidad

44

la racionalidad, la libertad es otra fuente de la dignidad de la 
persona humana: “la libertad del albedrío -escribe Tomás de 
Aquino- pertenece a la dignidad del hombre. Pero los ángeles 
tienen mayor dignidad que los hombres. Por lo tanto, si en los 
hombres hay libertad de albedrío, con mayor motivo la habrá en 
los ángeles.”57 De este modo se agrega una segunda cualidad a la 
noción de persona. Si, siguiendo la definición de Boecio, persona 
es una substancia individual de naturaleza racional, ahora se 
comprende que tal naturaleza implica también una voluntad 
libre. La dignidad de la persona está dada por su racionalidad 
y su libertad, pero por una racionalidad y una libertad que 
pertenece a la especie. La dignidad, en consecuencia, es la 
diferencia o jerarquía entre las personas, dentro de la comunidad 
o respecto a las personas ajenas a la comunidad, como ocurría en 
el concepto grecorromano; ahora, la dignidad es la diferencia de 
la persona frente a lo que no es persona, es decir, la superioridad 
de la especie frente a otras especies. 

	Es esta perspectiva tan amplia y abstracta lo que 
permitió al cristianismo aportar el gran giro semántico 
ocurrido en la noción de dignidad: pasar de la diferencia a la 
igualdad. Desde el punto de vista de la especie, todos los seres 
humanos son igualmente dignos. Esta idea no está presente en 
el concepto grecorromano, pues en él, la dignidad no refiere a 
la persona como miembro de una especie, sino a la persona en 

contrarias […] Ahora bien, las acciones particulares son contingentes, y, por 
lo tanto, el juicio de la razón sobre ellas puede seguir diversas direcciones, sin 
estar determinado a una sola. Por lo tanto, es necesario que el hombre tenga 
libre albedrío, por lo mismo que es racional.” Ibid., I, q. 83, a. 1

57	 Ibid., I, q. 59, a. 3.



Tirso Medellín

45

tanto pertenece a una comunidad. Por primera vez, el concepto 
de dignidad se asoció a lo humano y, a partir de entonces, 
comenzó a emplearse la expresión “dignidad humana” como un 
concepto unitario.

	La dignidad adquiere, así, una nueva fundamentación. 
En el concepto grecorromano la dignidad se fundamentaba 
en el sentimiento, en la acción y en el orden social, pero no en 
el ser. Con Santo Tomás la fundamentación de la dignidad es 
ontológica. En este sentido, Mauricio Beuchot apunta: “Santo 
Tomás supera la consideración de los antiguos de que la 
dignidad es sólo un accidente del hombre, resultado de ciertas 
operaciones o actos suyos. No puede depender únicamente de la 
actuación o conducta humana. Está más allá de la conducta, en 
algo que es su fundamento ontológico; a saber, en el ser mismo 
del hombre como persona”.58

	Según esta concepción, la dignidad posee un valor 
absoluto. Aunque las consecuencias de ello tardaron en hacerse 
manifiestas, son claras en la dogmática jurídica del siglo XX. 
Se acuerdo con ésta, los derechos humanos son inalienables, 
imprescriptibles, universales e inherentes, lo que se funda 
en la idea del valor absoluto de la dignidad humana. Esta fue 
una de las razones por las cuales los filósofos y juristas que 
participaron en la elaboración de la Declaración Universal de 
los Derechos Humanos defendieron la fundamentación de los 
derechos a partir del concepto cristiano.59

58	 Op. cit., p. 52.

59	 Cfr. Jacques Maritain, El hombre y el Estado, Buenos Aires, Editorial 
Guillermo Kraft Limitada, 1952, pp. 93ss.



Genealogía de la dignidad

46

	Ya se había señalado en el capítulo segundo que el 
concepto grecorromano suponía grados de dignidad según la 
naturaleza de cada persona. Las personas tienen una naturaleza 
propia según las capacidades que lo disponen para realizar una 
función y un fin dentro de la comunidad. De acuerdo con esa 
naturaleza cada una debe cumplir una función. La diferencia 
en el uso del concepto de naturaleza en Aristóteles y en Santo 
Tomás -quien, por lo demás, sigue a Aristóteles- es significativa 
por las consecuencias para la consideración de la persona. 
Cuando hablaba de la naturaleza del esclavo, Aristóteles 
entendía que la naturaleza consistía en el fin y la función.60 En 
cambio, Santo Tomás recurre, al igual que Boecio, a la definición 
que Aristóteles expone en la Física y en la Metafísica,61 pero que 
no utiliza en la Política al hablar de los esclavos, a saber, el de 
principio intrínseco de movimiento. Como indica Tomás de 
Aquino, de esta definición se infiere otro tercer sentido, que es 
el de esencia. Esto lo explica de la siguiente manera: “porque la 
forma complementa la esencia de cualquier cosa, generalmente 
la esencia de cualquier cosa, indicada en su definición, es 
llamada naturaleza. En este sentido se toma aquí naturaleza”. 62 

60	 Este es el sentido que utiliza Aristóteles en la Política: “toda ciudad 
es por naturaleza, si también lo son las comunidades primeras. La ciudad es 
el fin de aquéllas, y la naturaleza es fin. En efecto, lo que cada cosa es, una vez 
cumplido su desarrollo, decimos que es su naturaleza, así de un hombre, de 
un caballo o de una casa”. Política, 1252b.

61	 Física, II: 1, 192b. Aristóteles, Física, introducción, traducción y 
notas de Guillermo R. Echandía, Madrid, Gredos, 1995. Metafísica, V: 4, 
1015a10. Aristóteles, Metafísica, introducción, traducción y notas de Tomás 
Calvo Martínez, Madrid, Gredos, 1994.

62	 Santo Tomás de Aquino, op. cit., I, q. 29, a. 1.



Tirso Medellín

47

Y en seguida refiere a la definición dada por Boecio en el texto 
referido más arriba: 

Se da también otra acepción de ‘naturaleza’ -escribe 
Boecio-, en virtud de la cual decimos que es diversa la 
naturaleza del oro de la de la plata, queriendo declarar 
con eso la propiedad peculiar de una cosa. Entonces, 
tomada así la naturaleza, se definirá de este modo: 
Naturaleza es la diferencia específica que informa a 
cada cosa.63

Finalmente, Santo Tomás apunta que “resultó muy 
oportuno que en la definición de persona [dada por Boecio], que 
es lo singular de un género determinado, se utilizara el nombre 
de naturaleza más que el de esencia, que se toma de ser, que es lo 
más general”.64

	Este aparente esclarecimiento bizantino de los términos 
resulta relevante porque permite entender cómo es que el valor 
de la persona comienza a ser considerado como absoluto. El 
uso de dos acepciones de naturaleza -uno en Aristóteles en los 
pasajes sobre la comunidad, el animal social y la esclavitud, 
y el otro el de Santo Tomás cuando habla de la persona y de 
la dignidad que le es inherente- tiene permite desplegar dos 
perspectivas distintas de lo humano. El sentido utilizado por 
Aristóteles pone el acento en lo singular de las capacidades y, por 
consiguiente, de la persona y su dignidad; el sentido empleado 
por Tomás de Aquino, en cambio, aun si no es tan general como 

63	 Clemente Fernández, op. cit., 914.

64	 Loc. cit.



Genealogía de la dignidad

48

el de esencia, pone el acento en la diferencia específica, es decir, en 
una característica común a toda la especie.

	La consecuencia de lo anterior es que la dignidad es, 
como ya se dijo, inherente a la persona; consiste en una cualidad 
esencial, que es anterior incluso a los actos del sujeto. Tal es 
el caso, en opinión de Santo Tomás, de la racionalidad. El 
hombre es racional independientemente de que en ocasiones se 
comporte irracionalmente. Por ello, comportarse de un modo 
irracional, de un modo indigno, como el criminal o el que se deja 
humillar por los demás, no implica perder la dignidad. En este 
sentido, Beuchot ha señalado que a juicio de Santo Tomás 

del ser del hombre, que es persona, surge la dignidad 
humana; asimismo la dignidad humana, sobre todo en 
el ámbito de la ética y la política, en el cual se ejercen 
las virtudes, hace que el hombre accidentalmente 
manifieste su dignidad. Por el vicio y el pecado, en 
cambio, cae en la indignidad (pero no pierde su 
dignidad sustancial o esencial).65

	Se presenta así una cuestión difícil de resolver, con la 
cual Immanuel Kant siguió lidiando quinientos años después, 
a saber, el problema de respetar la dignidad de las personas 
cuando éstas actúan indignamente. Al respecto, la posición de 
Tomás de Aquino es severa, como se evidencia en su defensa de 
la pena de muerte: 

65	 Mauricio Beuchot, op. cit., p. 52.



Tirso Medellín

49

el hombre, al pecar, se separa del orden de la razón, y por 
ello decae en su dignidad [humana], es decir, en cuanto 
que el hombre es naturalmente libre y existente por sí 
mismo; y húndese, en cierto modo, en la esclavitud de las 
bestias, de modo que puede disponerse de él en cuanto es 
útil a los demás, según aquello del Sal 24,21: “El hombre, 
cuando se alzaba en su esplendor, no lo entendió; se ha 
hecho comparable a las bestias insensatas y es semejante 
a ellas”; y en Prov 11,29 se dice: “El que es necio servirá 
al sabio”. Por consiguiente, aunque matar al hombre que 
conserva su dignidad sea en sí malo, sin embargo, matar 
al hombre pecador puede ser bueno, como matar una 
bestia, pues “peor es el hombre malo que una bestia y 
causa más daño”, según afirma el Filósofo en I Polit. y en 
VIII Ethic.66

	De acuerdo con este texto, Tomás de Aquino sostiene 
que la dignidad humana puede decaer, lo cual resultaría 
contradictorio si se parte de una dignidad absoluta. La 
solución que presenta Beuchot, esto es, la separación entre 
una dignidad esencial y una dignidad accidental en realidad 
no esclarece demasiado, pues la pretendida dignidad absoluta 
del ser humano se vuelve relativa en cuanto se pasa al campo 
de los actos humanos, el único en el que tiene sentido invocar 
la dignidad.  

	

66	 Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, Tomo III, Parte Madrid, 
BAC, 1990, II-II (a), q. 64, a. 2, ad 3. El agregado entre corchetes es omitido 
en la traducción al castellano, sin embargo, está presente en el texto latino.



Genealogía de la dignidad

50

Todo ello revela que, por más que la noción de dignidad 
humana significara un salto respecto al concepto grecorromano, 
estas ideas pocas veces llegaron a tener aplicación práctica 
en la Edad Media, y ni siquiera se llevaron hasta sus últimas 
consecuencias desde el punto de vista teórico. Tal es el caso 
cuando se trataba el tema de la dignidad de la mujer. Se lee, 
por ejemplo, en Santo Tomás: “Y Gregorio dice: ‘En aquello en 
que no pecamos todos somos iguales’. Pero, por naturaleza, 
la mujer es inferior al hombre en dignidad y en poder. Pues 
‘el agente es siempre más digno que el paciente’, como dice 
San Agustín”.67 Esta concepción de la mujer es francamente 
contradictoria con la fundamentación teórica que desarrolla el 
aquinate. El sustento ontológico de la dignidad y la categoría 
de persona tenían que haber eliminado las distinciones de valor 
según el sexo. En la concepción aristotélica, donde la función y 
la capacidad dan lugar a tales distinciones, parece haber menos 
contradicciones que en la concepción tomista, para la cual el 
estatuto de persona comprende a toda la especie. Por tanto, 
vuelven a resultar útiles las palabras de Ernst Bloch, ya citadas 
anteriormente, quien indicaba que ninguno de estos pensadores 
se atrevió a confrontar sus teorías con la tradición. Para hacerlas 
corresponder encontraron algunos otros criterios de distinción 
dentro de la misma especie y, por consiguiente, nuevos criterios 
para establecer las distintas jerarquías y dignidades. Este 
es el caso de la mayor dignidad del agente sobre el paciente, 
con lo cual el padre sería más digno que el hijo, o el hombre -a 
partir del cual Dios creó a la mujer, según el dogma cristiano- 

67	 Santo Tomás de Aquino, op. cit., I, q. 92, a. 1.



Tirso Medellín

51

sería más digno que la mujer. Otro criterio semejante es el del 
entendimiento, pero esta vez referido a los sexos. En los seres 
humanos, dice Santo Tomás,

hay operaciones vitales más dignas que la generación, 
a las que se ordena principalmente su misma vida, en 
los animales perfectos no siempre están unidos el sexo 
masculino y femenino, sino solamente durante el coito, 
de modo que por él resulta una sola cosa de la unión del 
macho y de la hembra, al igual que en las plantas siempre 
están unidas la potencia masculina y la femenina, aunque 
a veces una esté en mayor proporción que la otra. Por 
su parte, el hombre se ordena a una operación vital más 
digna aún: entender. Por eso, en él era conveniente una 
mayor distinción de ambas potencias, de modo que la 
hembra fuese hecha separadamente del varón, y, sin 
embargo, se uniera carnalmente para la generación.68 

Consecuencia de esto es que la igualdad del género 
humano vuelve a derivar en desigualdad. El varón posee mayor 
dignidad que la mujer debido a que el primero tiene por finalidad 
el entendimiento, mientras que la segunda, la procreación. 
Sin embargo, esto no debe considerarse como un contenido 
esencial en el concepto cristiano de la dignidad, del mismo 
modo que la esclavitud no lo es del concepto grecorromano. Los 
contenidos esenciales del concepto cristiano de la dignidad son 
los que se han indicado: la noción de persona como fundamento 

68	 Ibid., I, q. 92, a. 1.



Genealogía de la dignidad

52

ontológico, creación a imagen y semejanza de Dios, orden 
jerárquico de los seres y especies, racionalidad del ser humano, 
libre albedrío como consecuencia de la racionalidad, e igual 
dignidad entre los individuos de la especie. 

Ahora bien, estos elementos han sido considerados 
desde distintas perspectivas según el momento histórico 
y el contexto. Durante el escolasticismo la perspectiva fue 
esencialmente estática, pero durante el Renacimiento fue 
tornándose dinámica. Con Giovanni Pico della Mirandola 
(1463-1494) se conservan los mismos elementos esenciales del 
concepto cristiano, pero ocurre un cambio en la manera de 
concebirlos, y esto, naturalmente, se debió a las numerosas y 
peculiares condiciones que se desarrollaron en Italia en los siglos 
XIV y XV. Entre tales condiciones vale mencionar el nacimiento 
del humanismo renacentista con su marcado afán de releer y 
reinterpretar la literatura de la antigüedad; la división política 
italiana en pequeños principados y los peculiares regímenes 
políticos que se dieron en ellos; el desarrollo de la conciencia de 
la individualidad, con sus respectivas expresiones y formaciones 
en la literatura con el género biográfico y confesional, y en la 
pintura con el retrato; el rechazo del escolasticismo medieval 
y el paulatino asentamiento de un espíritu laico; finalmente, la 
recuperación del cosmopolitismo y la conciencia de la amplitud 
y diversidad de lo humano.69 Tales condiciones permitieron 

69	 Cfr. Jacob Burckhardt, La cultura del Renacimiento en Italia, Madrid, 
Editorial Iberia, 1985; Silvia Magnavacca, “Estudio preliminar”, en Giovanni 
Pico della Mirandola, Discurso sobre la dignidad del hombre, Buenos Aires, 
Ediciones Wignorad, 2008, cap. 1.



Tirso Medellín

53

que, en Italia primero y luego en el resto de los países europeos, 
surgiera una nueva forma de concebir a la persona. Como 
señala Jacob Burckhardt, durante la Edad Media “Se había 
poseído siempre el concepto lógico de la humanidad, pero el 
Renacimiento conoció directamente el objeto”.70 La humanidad 
dejó de ser, en consecuencia, una idea abstracta sin referente 
concreto, y la dignidad poco a poco fue volviéndose algo tangible 
que requería más que la mera fundamentación especulativa de 
la metafísica tomista. 

	El Discurso sobre la dignidad del hombre, de Giovanni Pico 
della Mirandola, no abandona en ningún modo los elementos 
esenciales contenidos en el concepto cristiano de la dignidad, 
sin embargo, los observa con nuevos ojos, los ojos renacentistas 
que comienzan a destacar al individuo por sobre la comunidad. 
El mirandolano sigue concibiendo la dignidad a la luz de la 
creación y la jerarquía entre las distintas naturalezas; sigue 
pensando que es por la comparación con las otras especies que 
puede destacarse la dignidad particular del ser humano:

finalmente -dice-, me parece haber comprendido por 
qué es el hombre el más afortunado de todos los seres 
animados y digno, por lo tanto, de toda admiración; 
comprendí en qué consiste la suerte que le ha tocado en 
el orden universal, no sólo envidiable para las bestias, 
sino para los astros y los espíritus ultramundanos.71 

70	 Jacob Burckhardt, op. cit., p. 287.

71	 Giovanni Pico della Mirandola, Discurso sobre la dignidad del 
hombre, México, UNAM, 2003, p. 12.



Genealogía de la dignidad

54

La peculiaridad del enfoque de Pico della Mirandola es 
la originalidad de la mirada. También parte, como todos los 
filósofos cristianos, del dogma de la creación, pero en lugar de 
limitarse a reconocer la superioridad de la razón frente a los 
impulsos del cuerpo, destaca algo muy distinto: la particularidad 
del ser humano que consiste en reunir la naturaleza de todas 
las demás creaturas. Lo sorprendente del hombre es que puede 
elevarse hasta las más altas cimas mediante la razón, así como 
también puede bajar hasta los más profundos precipicios 
conducido por las pasiones corporales y los apetitos. Y justo 
en ello consiste su libertad y superioridad: es capaz de elegir. 
El famoso fragmento de Giovanni Pico della Mirandola se cita a 
continuación in extenso:

Estableció por lo tanto el óptimo artífice que aquel a 
quien no podía dotar de nada propio le fuese común 
todo cuanto le había sido dado separadamente a los 
otros. Tomó por consiguiente al hombre así construido, 
obra de naturaleza indefinida, y habiéndolo puesto en el 
centro del mundo, le habló de esta manera:

	Oh Adán, no te he dado ni un lugar determinado, ni 
un aspecto propio, ni una prerrogativa peculiar con el 
fin de que poseas el lugar, el aspecto y la prerrogativa 
que conscientemente elijas y que de acuerdo con tu 
intención obtengas y conserves. La naturaleza definida 
de los otros seres está constreñida por las precisas leyes 
por mí descritas. Tú, en cambio, no constreñido por 
estrechez alguna te la determinarás según el arbitrio a 



Tirso Medellín

55

cuyo poder te ha consignado. Te he puesto en el centro 
del mundo para que más cómodamente observes cuanto 
en él existe. No te he hecho ni celeste ni terreno, ni 
mortal ni inmortal, con el fin de que tú, como árbitro y 
soberano artífice de ti mismo, te informases y plasmases 
en la obra que prefirieses. Podrás degenerar en los seres 
inferiores que son las bestias, podrás regenerarte, según 
tu ánimo, en las realidades superiores que son divinas.72 

La dignidad del ser humano no radica, por consiguiente, 
en la racionalidad, por sí misma, sino en la posibilidad de 
hacer uso de ella libremente. El ángel también es racional, pero 
no elige, porque no puede más que regirse por la razón; por 
tanto, es mayor mérito el del ser humano. Pero consecuencia 
de esa libertad que reconoce Pico della Mirandola y que pone 
en el centro de la cuestión de la dignidad, es que pierde hasta 
cierto punto relevancia el estatuto ontológico que había 
asentado metafísicamente Tomás de Aquino. La dignidad del 
ser humano, si bien, está fijada de antemano por la posición 
que Dios le asignó, inmediatamente se vuelve dinámica por la 
libertad que le es inherente. El hombre es el único animal que 
puede abandonar su estatus y, en consecuencia, la dignidad 
vuelve a ser relativa a lo que él decida hacer consigo mismo. Por 
esta razón utiliza la metáfora del camaleón. El humano puede 
mutar y dar forma a su ser.73  

72	  Ibid., pp. 13-14.

73	 El hombre “se forja, modela y transforma a sí mismo según el 
aspecto de todo ser y su ingenio según la naturaleza de toda criatura.” 
Ibid., p. 17.



Genealogía de la dignidad

56

¿Quién no admirará a este camaleón nuestro? O, más 
bien, ¿quién admirará más cualquier otra cosa? No se 
equivoca Asclepio el ateniense -en razón del aspecto 
cambiante y de esta naturaleza que se transforma a sí 
misma- cuando dice que en los misterios el hombre era 
simbolizado por Proteo.74 

	Es por esta capacidad para decidir sobre lo que es, que 
una nueva nota aparece en el concepto cristiano de la dignidad, 
una nueva nota que, como se verá en el siguiente apartado, 
apunta más bien hacia el concepto de dignidad que surgirá 
en la ilustración. Esta nota consiste en que una dignidad 
asentada en la libertad, tal como lo plantea Giovanni Pico 
della Mirandola, carece de sentido si se formula en abstracto. 
La dignidad debe tener de nuevo un asiento concreto, pues 
la dignidad de la persona, si depende de la libertad de esta 
persona concreta para actuar y ejercer su libertad, sólo puede 
antecederle parcialmente. Detrás de todo ello está el individuo; 
la dignidad de la especie es genérica, pero abstracta; para 
volverse concreta y real tiene que ser decidida por el individuo. 
De aquí que Pico della Mirandola advierta:

si ven ustedes a alguno entregado al vientre arrastrarse 
por el suelo como una serpiente no es hombre ese que 
ven, sino planta. Si hay alguien esclavo de los sentidos 
[…] no es un hombre lo que ven, sino una bestia. Si hay 
un filósofo que con recta razón discierne todas las cosas, 
venérenlo: es animal celeste, no terreno.75 	

74	 Ibid., pp. 15-16.

75	 Ibid., pp. 16-17.



Tirso Medellín

57

	La diferencia con el aquinate es manifiesta. Éste 
pensaba que el hombre no podía perder su dignidad, sino sólo 
comportarse de manera indigna; en otras palabras, conservaba 
la dignidad esencial, pero decaía en su dignidad accidental. El 
mirandolano considera, en cambio, que la dignidad la pierde 
el ser humano en la medida en que se comporta como un ser 
inferior. Desde luego, siempre hay la posibilidad de recuperar 
la dignidad perdida, pero eso dependerá de la libre decisión 
que cada individuo concreto realice. “¡Oh suma libertad de Dios 
padre -exclama Pico della Mirandola-, oh suma y admirable 
suerte del hombre al cual le ha sido concedido obtener lo que 
desee, ser lo que quiera!”76 

	Sin duda, hay aquí una mezcla de los dos conceptos que 
se han expuesto hasta el momento. Por un lado, el grecorromano, 
que pone el acento en la persona y en los actos del individuo como 
fuente de la dignidad, aunque esa persona, ese individuo y esa 
dignidad están siempre subordinados al grupo, a la comunidad, 
a la familia. Por otro lado, el concepto cristiano, que se vuelve 
abstracto, pero que por su misma abstracción adquiere un 
alcance universal, aunque siempre condicionado por la fe en el 
dogma de la creación. La perspectiva desde la que planteó Pico 
della Mirandola su noción de la dignidad rescata al individuo, 
su libertad y sus acciones; mientras que conserva, por otro lado, 
la idea de un orden jerárquico de la creación de acuerdo con el 
cual el hombre ocupa una posición que determina su dignidad. 

De acuerdo con lo que se ha visto en el desarrollo del 
presente apartado, existen ciertos rasgos esenciales en la 

76	 Ibid., p. 15.



Genealogía de la dignidad

58

concepción cristiana de la dignidad desarrollada durante la 
Edad Media y el Renacimiento. Estos rasgos pueden reunirse 
dentro de un concepto al cual se ha denominado aquí concepto 
cristiano de la dignidad. Las características principales son la 
fundamentación ontológica de la dignidad sobre el concepto de 
persona; la fe en el dogma de la creación, de acuerdo con el cual 
el hombre fue hecho a imagen y semejanza de Dios; la idea de 
un orden jerárquico en el reino de los seres; la racionalidad y la 
libertad como cualidades esenciales de la persona; finalmente, 
la igualdad de todos los seres humanos sobre la base de esas 
cualidades. Es cierto que el planteamiento de Giovanni Pico 
della Mirandola se aleja en algunos sentidos de estos elementos 
y, de hecho, adelanta aspectos que más tarde adquirieron plena 
madurez con la filosofía de la Ilustración, en especial, su acento 
en la libertad y la idea de que el hombre puede determinar, 
en alguna medida, su propia naturaleza o, incluso, su esencia. 
Pero, por otro lado, y a pesar del enfoque revolucionario de este 
filósofo, la base de la que parte no deja de ser la misma base 
teológica sobre la que se apoyaron sus antecesores. Es por esto 
último que su aportación se sigue considerando aquí como parte 
del desarrollo del concepto cristiano de la dignidad, el cual, por 
lo demás, no deja de ser indispensable para lo que en adelante 
se ha llegado a entender como dignidad humana. 



Tirso Medellín

59

LA EVOLUCIÓN DE LA DIGNIDAD EN EL 
PENSAMIENTO MODERNO

LA MODERNIDAD ES EL MARCO HISTÓRICO en el que el concepto de 
dignidad recibe nuevos contenidos o, para decirlo con mayor 
precisión, desarrolla los contenidos del concepto cristiano 
hasta derivar en una nueva fundamentación de la dignidad 
humana. Es bien sabido que el máximo desarrollo ilustrado 
de este concepto se encuentra en aquél elaborado por Kant 
en sus obras sobre ética. A partir de tal conceptualización, la 
definición kantiana de la dignidad se volvió canónica y poco se 
ha agregado en los últimos doscientos años a dicho concepto. 
Ello no implica, sin embargo, que no haya otros filósofos que 
abordaron el tema antes y después de él, aunque lo hicieron 
sin aportar elementos que nos permitan considerar que se 
gestó con ellos un nuevo concepto. Es esto último lo que hay 
de particular y de sobresaliente en la aportación kantiana: 
construyó un nuevo concepto, es decir, mostró una perspectiva 
distinta desde la cual mirar esa noción tan esquiva. 

	Por otra parte, el concepto ilustrado kantiano, por 
alcanzar una máxima abstracción y generalidad, no sólo se 
convirtió en objeto de elogios y defensas, sino también de 
ataques y objeciones. El análisis de las posturas de los partidarios 
y de los detractores permite mostrar cómo coexistieron en la 
modernidad los dos conceptos anteriormente desarrollados, el 
grecorromano y el cristiano. Y esto es algo que hay que destacar: 
la construcción de nuevos conceptos no supuso el abandono 
de los anteriores. Así como la noción cristiana de la dignidad 
no borró del pensamiento y la mentalidad de los hombres de 



Genealogía de la dignidad

60

cada época aquella raíz pagana que fue la dignitas, así tampoco 
la noción ilustrada ha desterrado del pensamiento moderno los 
conceptos grecorromano y cristiano. De hecho, algunas de las 
críticas al concepto ilustrado se originan en la confusión entre 
estos distintos conceptos.

	Como se mencionó en el apartado anterior, Giovanni Pico 
della Mirandola postuló algunos contenidos del concepto de 
dignidad humana que apuntaban hacia un horizonte adecuado 
a lo que en esa época eran los gérmenes de la mentalidad y el 
espíritu modernos. Estos contenidos fueron los de la libertad 
individual concebida como una cualidad concreta, no abstracta, 
de la persona humana; la autodeterminación de la naturaleza 
y, por consiguiente, de la esencia; y la racionalidad como 
capacidad que permite decidir lo que se es. No obstante, estos 
contenidos coexisten con aquellos particulares del concepto 
cristiano, especialmente destacan la jerarquía en el orden de 
la creación y la creación del hombre a imagen y semejanza de 
Dios, entre los ya mencionados más arriba. No obstante, las 
ideas de Pico della Mirandola sobre la dignidad no tuvieron la 
influencia que quizás hubiera correspondido a la originalidad 
de su obra. Con toda seguridad, la temprana muerte del filósofo 
italiano a los 31 años determinó ese destino. De manera que los 
filósofos posteriores no sacaron las consecuencias que hubiera 
cabido obtener de sus tesis para el derecho, la política e incluso 
la antropología. 

Por otro lado, aunque la idea de la dignidad humana 
estuvo presente en la llamada polémica sobre los naturales en 
el siglo XVI entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés 



Tirso Medellín

61

de Sepúlveda, los padres dominicos defendieron los derechos 
naturales de los pobladores de América fundamentándolos en 
su naturaleza humana y su dignidad inherente a partir de la 
filosofía artistotélico-tomista, razón por la cual el concepto de 
dignidad humana siguió siendo el cristiano. Lo que hay de valioso 
en el pensamiento de Francisco de Vitoria, Fray Bartolomé de 
las Casas y Domingo de Soto, no es tanto la originalidad de su 
pensamiento, sino la aplicación de los conceptos de la filosofía 
cristiana a un problema concreto, a saber, el trato injusto a los 
indígenas de América y la injusticia de la guerra de conquista. No 
obstante, en todo ello no hay un nuevo concepto de la dignidad 
humana, sino el comienzo de la concreción en el ámbito jurídico 
y político de una idea.

	En 1651, es decir, cien años después de la polémica de los 
naturales, Thomas Hobbes escribió Leviathan. En esta obra se 
encuentra una definición de la dignidad que vuelve al concepto 
grecorromano y a la noción jurídica de la dignidad que se 
encontraba en las leyes de la época77: 

La manifestación del valor que mutuamente nos 
atribuimos, es lo que comúnmente se denomina honor 
y deshonor. Estimar a un hombre en un elevado precio 
es honrarle; en uno bajo, deshonrarle. Pero alto y bajo en 

77	 Sobre esto es interesante consultar las Leyes de Indias, donde el 
término “dignidad” siempre refiere al cargo y, en especial, al cargo dentro 
de la Iglesia, de modo que aun tras la polémica de los naturales la noción de 
la dignidad humana no tuvo cabido dentro de los ordenamientos jurídicos 
positivos de España y mucho menos de Inglaterra con su tradición del 
common law. 



Genealogía de la dignidad

62

este caso deben ser comprendidos con relación al tipo 
que cada hombre se asigna a sí mismo.

	 La estimación pública de un hombre, que es el 
valor conferido a él por el Estado, es lo que los hombres 
comúnmente denominan dignidad. Esta estimación de 
él por el Estado se comprende y expresa en cargos de 
mando, judicatura, empleos públicos, o en los nombres y 
títulos introducidos para distinguir semejantes valores.78 

Para Hobbes, la dignidad es el valor y el honor que es 
reconocido a la persona por el Estado. Permanece, por tanto, 
aquél sentido natural de la dignidad que se encuentra en el 
sentimiento y el pensamiento romano, el cual, como se aprecia, 
ha perdurado más tiempo de lo que parecería a una persona del 
siglo XXI, ya empapada del discurso de los derechos humanos 
y la igual dignidad de la persona. Hobbes seguía considerando 
que la dignidad es la estima pública fundada en el honor, la cual 
se expresa en el reconocimiento que el Estado otorga y reconoce 
el honor y la dignidad a través de los cargos públicos. Por otra 
parte, el nombramiento de tales cargos no corresponde, como 
es natural en la filosofía política hobbesiana, a un régimen 
democrático, sino a uno absolutista, pues la dignidad que es 
reconocida por el Estado obedece a un criterio aristocrático 
(“nombres y títulos”) o meritocrático (“cargos de mando, 
judicatura, empleos públicos”) y no a un criterio democrático, 
como sería la elección de los representantes, salvo en el momento 
primero del pacto social constituyente según las teorías 

78	 Thomas Hobbes, Leviatán o la materia, forma y poder de una 
república eclesiástica y civil, México, FCE, 2001, p. 71.



Tirso Medellín

63

contractualistas. La dignidad la confiere, por consecuencia, el 
soberano, esto es, la máxima dignidad en el Estado. 

	 En la misma década en que Hobbes publicó en 
Inglaterra el Leviatán, en Francia Blaise Pascal escribió los 
Pensamientos. Sin embargo, esta obra quedó inconclusa y sólo 
se publicó póstumamente en 1669. En ella, Pascal dejó algunas 
pocas notas sobre la noción de dignidad. Aunque adoptó en sus 
últimos años de vida un fervor religioso, la idea de la dignidad 
que encontramos en su obra no refleja la presencia del concepto 
cristiano y, al contrario, aunque hace referencia al Dios del 
catolicismo, relativiza la dignidad del ser humano en función 
de sus actos, a la manera de Pico della Mirandola. “Toda la 
dignidad del hombre -escribe Pascal con un claro espíritu 
moderno- consiste en el pensamiento.”79 Un eco de la filosofía 
cartesiana que distinguía entre sustancia extensa y sustancia 
pensante resuena aquí. A semejanza de Descartes, Pascal 
enaltece el pensamiento por sobre la existencia material. “No 
es en el espacio donde debo buscar mi dignidad -dice Pascal-, 
sino en el arreglo de mi pensamiento. Yo no tendría ventajas en 
poseer tierras: por el espacio el universo comprende y me traga 
como un punto; por el pensamiento, yo lo comprendo a él.”80 El 
cosmos, que se había ampliado para el hombre europeo gracias 
a los descubrimientos científicos astronómicos de la época, 
es concebido por Pascal como un espacio en el que la persona 
pierde todo su valor. Cada persona es un punto que no tiene 

79	 Pensamientos, 263. Blaise Pascal, Pensamientos, vol. I, Buenos Aires, 
Aguilar, 1973.

80	 Ibid., 265.



Genealogía de la dignidad

64

ningún valor desde la perspectiva material ante la inmensidad 
del cosmos, de modo que vivir una vida apegada al criterio del 
valor de lo material rebaja la dignidad de los hombres, no por la 
mera posesión de un cuerpo, sino por creer que en ese cuerpo 
hay algún valor. 

El hombre está visiblemente hecho para pensar; toda 
su dignidad y todo su mérito, y todo su deber es pensar 
como es preciso. Pero el orden del pensamiento es 
comenzar por sí, y por su autor, y su fin.

	 Mas ¿en qué piensa el mundo? Jamás en eso; sino 
en danzar, tocar el laúd, cantar, hacer versos, correr la 
sortija, etc., batirse, hacerse rey, sin pensar en lo que es 
ser rey y ser hombre.81

	
	En consecuencia, la dignidad humana no es algo 

inherente a la persona; más bien ésta es la que tiene que hacer 
valer su dignidad a través del pensamiento. Se observa, pues, 
un alejamiento del concepto cristiano de la dignidad humana 
aun en un pensador cristiano. Esto permite constatar que en 
la filosofía moderna existió un permanente interés en torno al 
concepto de la dignidad.

	La persistencia del concepto grecorromano de la 
dignidad igualmente se trasluce en dos pensadores del Siglo 
de las Luces: Thomas Paine y Friedrich Shiller. El primero 
emplea el sentido natural de la dignidad en los Derechos del 
hombre (1791), mientras que el segundo lo hace en Sobre la 

81	  Ibid., 210.



Tirso Medellín

65

gracia y la dignidad (1793). Aunque ambos planteamientos son 
posteriores al desarrollo kantiano del concepto ilustrado 
de la dignidad humana, se abordarán previamente debido a 
que siguieron conservando algunos contenidos del concepto 
grecorromano. Se abordan en seguida sin obedecer al orden 
cronológico de las obras.

El interés de Schiller por la dignidad tiene más que ver 
con el aspecto psicológico que con el filosófico, el político o 
el jurídico; desde esta perspectiva, distingue como cualidades 
complementarias de la persona a la gracia y a la dignidad, 
términos que dan título a su pequeño ensayo. Tanto una 
como otra son cualidades del carácter de la persona en su 
plena manifestación de humanidad. “Así como la gracia es la 
expresión de un alma bella -escribe-, la dignidad lo es de un 
carácter sublime.”82 Cuando una persona muestra belleza en 
su carácter se dice que tiene gracia; en cambio, cuando hay 
sublimidad en él, se dice que es una persona digna. Pero Shiller 
señala que ni una ni otra pueden ser absolutas en la persona. 
La gracia y la dignidad son, para decirlo en términos kantianos, 
postulados de la razón práctica: “Es verdad que al hombre le 
ha sido impuesto establecer un todo armónico y obrar con su 
total y plena humanidad. Pero esta belleza de carácter, el fruto 
más maduro de su humanidad, es sólo una idea a la que él puede 
con incesante vigilancia procurar ajustarse, pero que a pesar de 

82	 Friederich Schiller, “Sobre la gracia y la dignidad” en Sobre 
la gracia y la dignidad, Sobre poesía ingenua y poesía sentimental y una 
polémica Kant, Schiller, Goethe, Hegel, Barcelona, Icaria, 1985, p. 47.



Genealogía de la dignidad

66

todos los esfuerzos nunca logra alcanzar por entero.”83 En otras 
palabras, la dignidad y la gracia son ideas a las cuales la persona 
se acerca mediante el cultivo de su carácter, pero éste nunca 
será plenamente sublime o digno. 
	 Ahora bien, ¿de qué manera se adquieren la gracia 
y la dignidad como rasgos de la personalidad? “La gracia 
reside… -continúa Shiller- en la libertad de los movimientos 
voluntarios; la dignidad, en el dominio de los involuntarios.”84 
Por tanto, “en la dignidad se legitima el sujeto como fuerza 
independiente; y al domeñar la voluntad lo licencioso de los 
movimientos involuntarios, pone de manifiesto que no hace más 
que admitir la libertad de los voluntarios.”85 Así, al contrario 
de la concepción cristiana desarrollada en el pensamiento 
de Tomás de Aquino, la dignidad no tiene un fundamento 
ontológico. De hecho, el interés de Shiller está en desentrañar 
la conformación de la dignidad en la psique de la persona, no 
en su esencia o naturaleza. Por tal razón, profundiza en el 
concepto grecorromano de la dignidad mediante el análisis 
de su constitución como parte de la personalidad y no de la 
persona como ente abstracto y genérico. El modo de tratar la 
psicología de la persona tiene, sin embargo, una clara influencia 
clásica.86 Para mostrar esto, baste decir que Shiller insiste en el 
dominio del instinto mediante la razón. Pero aun si su análisis 

83	 Id.

84	 Ibid., p. 55.

85	 Ibid., p. 58.

86	 Michael Rosen da una buena explicación del contexto y el ambiente 
en el que Shiller escribe esta obra. Michael Rosen, Dignidad: Su historia y 
significado, México, Trillas, 2015, pp. 44ss.



Tirso Medellín

67

psicológico continúa en el discurso de la psicología clásica 
previo al desarrollo de ésta como ciencia en los siglos XIX y XX, 
su enfoque es original porque busca explicar el lado interno de 
la dignidad humana, en lugar de su lado externo, su aspecto 
psicológico antes que su aspecto antropológico u ontológico. 
Por ello es posible decir que Shiller profundiza en el concepto 
grecorromano de la dignidad humana, explora la dimensión 
emocional de la dignidad, aun si es bajo categorías clásicas. 

Para atraerse la estimación de un sentimiento noble, 
la cual puede serle procurada por un origen moral, la 
inclinación debe en todo momento aliarse a la dignidad. 
Por eso el amante exige dignidad del objeto de su pasión. 
Sólo la dignidad puede garantizarle que no ha sido la 
necesidad lo que impulsó hacia él, sino que lo eligió la 
libertad; que no se le deseó como cosa, sino que se le 
estimó como persona.87

Finalmente, Shiller encuentra la dignidad en el control 
de las pasiones mediante la razón y, por consecuencia, en la 
manifestación de una verdadera libertad de la persona que 
no está sujeta a la mera determinación mediante los instintos 
y las pasiones. Algo que carece de libertad, un animal que se 
mueve impelido por los instintos y los deseos sin posibilidad 
de controlarlos voluntariamente, es decir, mediante la razón, es 
para Shiller una cosa, no una persona. La alusión a la filosofía 
kantiana es evidente, pero, debido al enfoque psicológico, 

87	 Loc. cit., p. 57.



Genealogía de la dignidad

68

Shiller no afirma la universalidad de la dignidad humana, como 
lo hace Kant. De nuevo, como en la antigüedad y a diferencia 
de la concepción cristiana, la dignidad no es inherente. “Si 
el fuerte quiere ser amado, deberá suavizar con la gracia su 
superioridad. Si el débil quiere que se le respete, deberá apoyar 
con la dignidad su impotencia.”88 Como se ve en esta última 
idea, en la realidad no hay algo así como un respeto universal 
y absoluto a toda persona. El respeto, es cierto, es una actitud 
derivada de la dignidad personal, una actitud que, como se verá 
en el siguiente capítulo, es correlativa a la dignidad humana; 
no obstante, desde la perspectiva de las relaciones humanas, 
el respeto se gana y se pierde, se hace valer o no se hace valer. 
La dignidad que obliga al respeto de los otros hacia la propia 
persona no es una propiedad de ésta, sino una cualidad que se 
desarrolla a través de las acciones. 

	Por su parte, como revolucionario republicano que 
participó en la guerra de Independencia de los Estados 
Unidos y en la asamblea constituyente durante la Revolución 
francesa, Thomas Paine se pronuncia sobre la dignidad desde 
una perspectiva muy distinta a las de Hobbes, Pascal o Shiller, 
aunque, como ellos, asume el concepto grecorromano de la 
dignidad antes que el cristiano. Es probable, por otra parte, que 
desconociera la formulación kantiana sobre la dignidad, debido 
a que fueron contemporáneos, y Paine era más un pensador 
panfletario que un filósofo, más un político que un científico. 

	La superioridad del ser humano en la que radica su 
dignidad no parece ser para Paine una cuestión de orden 

88	 Id.



Tirso Medellín

69

ontológico y religioso; se trata más bien de una superioridad 
que tiene su asiento en la impresión psicológica antes que en 
el orden cosmológico de la creación. “Cuando contemplo la 
natural dignidad del hombre -escribe-; cuando siento el honor 
y la felicidad de su carácter, me pongo irritado por el intento de 
gobernar a la humanidad a través de la fuerza y el fraude, como 
si todos los hombres fueran truhanes y tontos”.89 La dignidad 
del hombre no es pues algo que se demuestra, sino algo que se 
siente. El sentimiento de la propia dignidad es el fundamento 
y origen de la dignidad de la persona. Pero Paine no limita 
este sentimiento a la propia persona, sino que lo extiende a 
la humanidad en general. La diferencia con la argumentación 
escolástica es evidente: para Paine no hace falta demostrar la 
dignidad humana, no es una cuestión de racionalidad, sino una 
cuestión de sentimiento y de conciencia de ese sentimiento. Sin 
dudad, este giro discursivo se debe, por un lado, a la intención 
polémica de los escritos de Paine, pero también a una nueva 
perspectiva que pone en el centro la individualidad -perspectiva 
que comparten los ilustrados y, más adelante, los románticos.

	Ahora bien, si la dignidad no tiene un fundamento 
trascendente, entonces tiene su asiento, por un lado, en la 
personalidad y, por el otro, en la sociedad. Paine dirigió su crítica 
a la monarquía y al antiguo régimen estamental que distinguía 
a las personas por el linaje y el título. Ese antiguo régimen 
atentaba contra los derechos naturales de la humanidad, los 

89	 Thomas Paine, “Rights of Man”, en Rights of Man, Common Sense 
and Other Political Writings, Great Britain, Oxford University Press, 1995, 
p. 121. 



Genealogía de la dignidad

70

cuales “pertenecen al hombre por derecho de su existencia”.90 
De los derechos naturales y el contrato social, Paine deduce, 
como lo hicieron Locke y Rousseau, la libertad y la igualdad: 
por naturaleza los seres humanos son libres, por el contrato 
los ciudadanos se asumen como iguales. Los títulos nobiliarios, 
en la medida en que establecen diferencias antinaturales en las 
personas, carecen por consiguiente de fundamento. “Los títulos 
no son sino apodos, y todo apodo es un título”, dice Paine; y no 
sólo son apodos, además son una fuente de degradación de la 
misma persona: “la cosa [el título] es perfectamente inofensiva 
en sí misma, pero crea una especie de afectación en el carácter 
humano que lo degrada; en cosas que son importantes, reduce 
al hombre a un hombrecito, y lo hace pasar como mujer en 
aquellas que son irrelevantes. Habla de su lindo listón azul 
como una niña, y enseña su nueva jarretera como un niño.”91

Thomas Paine pensaba que la dignidad debía tener un 
nuevo fundamento en las repúblicas modernas que entonces 
comenzaban a conformarse. El fundamento de la dignidad no 
es la tradición ni la costumbre, sino la grandeza del carácter 
de cada individuo. La dignidad humana se funda así en las 
cualidades singulares de la persona, lo que recuerda aquella 
concepción de la dignidad de los filósofos griegos y romanos, 
aunque, a diferencia de éstos, Paine supone la natural libertad 

90	 Ibid., p. 119.

91	 Ibid., p. 131. Como advierte el editor, el listón azul es el símbolo 
de la Orden de la Jarretera, la orden de caballería más importante de Gran 
Bretaña. Aún hoy las ceremonias de esta Orden se celebran con gran pompa 
y son objeto de gran atención de los medios de espectáculos, lo que refrenda 
el sarcasmo de Paine. 



Tirso Medellín

71

e igualdad de todos los seres humanos, no sólo las de los 
ciudadanos de la nación. 

Los patriotas de Francia -afirma- han descubierto en 
buen momento que el rango y la dignidad en sociedad 
deben tener un nuevo fundamento. El viejo ha terminado 
por caer. Ahora debe tomar el fundamento sustancial 
del carácter, en vez del quimérico fundamento del 
título; y ellos han traído sus títulos al altar y han hecho 
con ellos una pira a la Razón.92 

	Este rechazo de los títulos nobiliarios como signos de 
la dignidad se sustenta sobre la igualdad. Pese a que la relación 
entre estos dos valores ya había sido planteada en el concepto 
cristiano, hasta el siglo XVIII finalmente se plasmó en la 
abolición de un régimen que en los hechos resultaba contrario 
a ellos. Todos los hombres son iguales, sólo que esta dignidad 
e igualdad de los seres humanos quedó durante la baja Edad 
Media en mera abstracción y flatus vocis. Evidente muestra 
de ello fue la división social en estamentos y las grandes 
prerrogativas de los señores feudales. En tanto partidario de 
las revoluciones burguesas, Thomas Paine afirmó, quizás sin 
mucha conciencia del alcance teórico de su planteamiento, que 
la dignidad tenía que fundarse, no en una mera idea, tampoco 
en los títulos, sino en el carácter de las personas. Paine entiende 
por dignidad el honor, y en este sentido sigue apegado al 
concepto grecorromano, pero ese honor lo intenta asentar 
sobre la base de la igualdad social a través de la eliminación de 
los títulos nobiliarios. De hecho, el ataque de Paine pareciera 

92	  Ibid., p. 133.



Genealogía de la dignidad

72

ser el eco lejano de los primeros cuestionamientos de sofistas 
como Licofrón al sistema de honores de la polis.93 Su motivo 
era político, como muy probablemente también lo fue el de 
los sofistas. Por esto mismo, estaba fuera del interés de Paine 
dar cuenta del sentido ético de la dignidad. La perspectiva de 
Shiller fue sobre todo estética, la de Paine, política. El mérito 
de abordar la dignidad humana en la dimensión ética fue, en 
cambio, de Kant.

93	 Ver infra 1.1.



Tirso Medellín

73

EL DESARROLLO DEL CONCEPTO ILUSTRADO DE LA 
DIGNIDAD EN LA ÉTICA KANTIANA

IMMANUEL KANT ESCRIBIÓ la Fundamentación de la metafísica de 
las costumbres en 1785, libro en que desarrolló el concepto de 
la dignidad humana que posteriormente fue adoptado por 
numerosos pensadores. No obstante, esta cuestión estuvo 
presente en él desde mucho antes. Ya desde Observaciones 
sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime, escrito en 1763, se había 
expresado sobre “el sentimiento de la belleza y la dignidad de 
la naturaleza humana”.94 Según Paul Arthur Schilpp, “Kant, 
como joven pietista, había sido formado en la idea del valor 
inherente a todo ser humano”,95 de modo que, como se evidencia 
en cada una de las etapas de la filosofía kantiana, el concepto 
de la dignidad humana siempre estuvo presente para él. En las 
Lecciones de ética, libro que recoge los cursos impartidos por él en 
la década anterior al periodo crítico, hizo constantes alusiones 
al problema de la dignidad e incluso expresó ya con total 
claridad los contenidos esenciales del concepto ilustrado.

	No obstante, fue hasta la Fundamentación que Kant logró 
construir sistemáticamente el valor de la dignidad dentro de 
su sistema ético. En esta obra se encuentra la construcción 
del concepto que tanto influjo ha tenido en los dos últimos 
siglos, tanto en filosofía como en derecho, y quizás no sea 

94	 Immanuel Kant, Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo 
sublime, trad. Dulce María Granja Castro, México, FCE, 2004, Ak. II, 217. 

95	 Paul Arthur Schilpp, La ética precrítica de Kant, México, Instituto de 
Investigaciones Filosóficas/UNAM, 1997, p. 77.



Genealogía de la dignidad

74

exagerado decir que fue el primero en crear un sistema ético 
en el que la dignidad constituye uno de los fundamentos del 
comportamiento moral.

	En las obras éticas del periodo crítico, Kant pretende 
establecer una fundamentación última, es decir, necesaria y 
universal de la moral. La filosofía moral de los pensadores de los 
siglos XVII y XVIII que rechazaron la metafísica aristotélico-
tomista se había caracterizado por presentar dos posiciones: 
una, la racionalista, que continuaba fundándose en nociones 
metafísicas como la de Dios (Descartes, Leibniz, Spinoza, 
Wolff); la otra, la empirista, que se fundaba en la identificación 
de sentimientos primarios (Shaftesbury, Hutcheson, Hume, 
Smith). Kant rechaza las primeras por su dogmatismo y a 
las segundas por su ineludible contingencia. Con la Crítica de 
la razón pura (1781) Kant había tomado distancia del “sueño 
dogmático de la razón” que caracterizaba a la metafísica de 
los racionalistas, pero también lo había hecho respecto del 
amenazante escepticismo derivado empirismo de Hume. 
Según Kant, la Crítica de la razón pura había demostrado cómo 
son posibles las matemáticas y la física como ciencias, pero a la 
vez había abierto el camino para una metafísica que ya no sería 
dogmática. La metafísica, concebida por Kant como filosofía 
especulativa y sistema de la razón pura, se divide en metafísica 
de la naturaleza y metafísica de las costumbres: “la metafísica 
de las costumbres es propiamente la moral pura, en la que no se 
pone por fundamento ninguna antropología (ninguna condición 
empírica)”.96 Así pues, en esta metafísica de las costumbres, 

96	 Immanuel Kant, Crítica de la razón pura, traducción de Mario 



Tirso Medellín

75

pretendía establecer los fundamentos universales y necesarios 
de la ética a partir de una crítica de la razón práctica, lo cual 
suponía prescindir momentáneamente de las condiciones 
empíricas en el comportamiento moral. 

	Kant pensaba que tal fundamento necesario y universal 
de la moral no puede encontrarse en la experiencia debido 
a que todo lo que proviene de la experiencia es contingente. 
La necesidad y la universalidad de los conocimientos sobre 
la naturaleza, según había demostrado en la primera Crítica, 
provienen del entendimiento. En el ámbito de la práctica no es 
el entendimiento el que provee los conocimientos, sino la razón 
pura práctica.97 Por esta razón, “la moral toda, que necesita 
de la antropología para su aplicación a los hombres, habrá de 
exponerse por completo primero independientemente de ésta, 
como filosofía pura, es decir, como metafísica”.98 Pero además, la 

Caimi, México, FCE, 2011, Ak.  IV, B869.

97	 Esta conclusión sólo la formula Kant hasta la Crítica de la razón 
práctica: “como en todos los preceptos de la razón pura práctica se trata sólo 
de la determinación de la voluntad, y no de las condiciones naturales (de la 
facultad práctica) para la ejecución de su fin, los conceptos prácticos a priori 
en relación con el principio supremo de la libertad devienen inmediatamente 
conocimientos y no necesitan esperar las intuiciones para tener significado, 
y ello por la importante razón de que ellos mismos producen la realidad de 
aquello a lo que se refieren (la intención de la voluntad), lo cual no sucede 
de ningún modo con los conceptos teóricos”. Immanuel Kant, Crítica de la 
razón práctica, traducción, estudio introductorio, notas e índice analítico 
por Dulce María Granja Castro, México, UAM/Miguel Ángel Porrúa, 2001, 
Ak. V, 66.

98	 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, 
México, Porrúa, 2000, p. 33.



Genealogía de la dignidad

76

causalidad que es objeto del conocimiento científico por cuanto 
ocurre según las leyes de la naturaleza, es una causalidad en la 
que no es posible la libertad humana. El conocimiento de los 
procesos fisiológicos y biológicos no nos permite entender la 
moralidad, pues tal perspectiva no toma en consideración el 
ámbito de la libertad humana.99 

	Pues bien, la ética kantiana se asienta sobre el análisis 
de la razón práctica y sobre la idea de la libertad como hechos 
evidentes por sí mismos.100 Pero justo por la ineludible realidad 
de que el ser humano es un ser racional y libre en la práctica, 
es posible asumir su moralidad. En realidad, Kant no se separa 
en este punto de la filosofía clásica, en la que el agente moral 
es tal también por su facultad racional y su aptitud para la 
libertad práctica. Sólo que a diferencia de los filósofos que 
le precedieron, Kant asume tal racionalidad y tal libertad 
independientemente de cualquier ente trascendente e intenta 
explicar el comportamiento moral sólo a través de los conceptos 
puros de la razón práctica y de la libertad. La racionalidad 
práctica implica tanto la libertad como la moralidad. Se trata, 
para Kant, de mostrar cómo es esto posible. 

	Ahora bien, que el hombre sea libre porque es racional 
implica dos ideas en la filosofía kantiana: por un lado, que la 

99	 Cfr. Francisco Contreras Peláez, “La libertad en el pensamiento 
de Kant”, en Gregorio Peces-Barba, Historia de los derechos fundamentales, 
tomo II, Siglo XVIII, vol. II, La filosofía de los derechos humanos, Madrid, 
Dykinson/Instituto de Derechos Humanos Bartolomé de las Casas 
Universidad Carlos III de Madrid, 2001, pp. 500, 505-506. 

100	 Cfr. Immanuel Kant, Crítica de la razón práctica, Ak. V, 31. Francisco 
Contreras Peláez, loc. cit., pp. 503-504. 



Tirso Medellín

77

razón determina la voluntad101 y, por el otro, que el ser humano 
pertenece, por decirlo de alguna manera, a dos mundos, 
al mundo fenoménico (el de la experiencia) y al mundo 
nouménico (el inteligible). Esta última no significa que existan 
dos mundos a manera del platonismo o que a la manera del 
cartesianismo el ser humano sea dos sustancias (una racional 
y, otra, material), más bien significa que hay dos posibles 
perspectivas desde las cuales se puede considerar a los seres 
humanos, dos perspectivas que pareciera que son dos mundos 
y que, en cierto sentido, lo son: el mundo natural y el mundo 
inteligible. Para Kant no hay libertad en el mundo natural, 
pues éste es un mundo que se rige por las leyes de la naturaleza 
que son ineludibles y por las cuales estamos determinados 
en nuestras acciones; en cambio, en el mundo inteligible sí 
es posible la libertad. A través de la razón práctica es que el 
hombre puede unir ambos mundos al determinar por su propia 
libertad, originada en la razón, a la voluntad. La intención de 
Kant es, por tanto, explicar cómo ocurre tal determinación de 
la voluntad por la razón práctica, conservando la libertad a la 
vez que estableciendo principios universales y necesarios de 
la acción, principios que son vinculantes para la voluntad y en 
los cuales se asienta la moralidad. 

101	 “La facultad de desear, cuyo fundamento interno de determinación 
-y, por tanto, el albedrío mismo- se encuentra en la razón del sujeto, se llama 
voluntad. Por consiguiente, la voluntad es la facultad de desear, considerada, 
no tanto en relación con la acción (como arbitrio), sino más bien en relación 
con el fundamento de determinación del arbitrio a la acción”. Immanuel 
Kant, Metafísica de las costumbres, traducción y notas de Adela Cortina y 
Jesús Conill, Madrid, Tecnos, 2008, p. 16, Ak., VI, 213. 



Genealogía de la dignidad

78

	El lazo entre la razón práctica y la voluntad es, 
paradójicamente, el deber.102 En apariencia este lazo es paradójico 
porque procede de la libertad, y se está tentado a pensar que 
la libertad y el deber son contradictorios. Esto quedará claro 
más adelante. Por lo pronto, baste con señalar esta relación 
para comprender por qué se considera que la ética kantiana es 
deontológica, esto es, una ética de los deberes y no de los fines 
(teleológica) o de la búsqueda de la felicidad (eudemonista). 
En todo caso, Kant considera que la razón se representa ciertos 
principios prácticos que, al aplicarse a la voluntad y regir las 
acciones, se manifiestan como deberes. 

Surge entonces el problema metodológico de cómo hacer 
el análisis de tales deberes. De nuevo, aquí hay que volver al 
punto de partida ya mencionado de la filosofía pura, es decir, en 
términos kantianos, del análisis trascendental. El análisis de los 
deberes y principios prácticos concretos, bajo una perspectiva 
antropológica, no permite llegar a un fundamento universal y 
necesario de los deberes, porque el contenido o materia de la 
norma, sobre el que se asienta dicha perspectiva, es subjetivo. 
Por ello, “una acción hecha por deber tiene su valor moral, no 
en el propósito que por medio de ella se quiere alcanzar, sino en 
la máxima por la cual ha sido resuelta; no depende, pues, de la 
realidad del objeto de la acción, sino meramente del principio 

102	 “La conciencia de una sumisión libre de la voluntad a la ley, pero 
unida con una coerción inevitable ejercida sobre todas las inclinaciones, pero 
sólo mediante la propia razón, es el respeto a la ley… La acción que según 
esta ley, con exclusión de todos los fundamentos determinantes que derivan 
de la inclinación, es objetivamente práctica, se llama deber”. Immanuel Kant, 
Crítica de la razón práctica, Ak. V, 79.



Tirso Medellín

79

del querer, según el cual ha sucedido la acción, prescindiendo 
de todos los objetos de la facultad de desear.”103 

	Así, pues, el fundamento objetivo no puede estar en el 
contenido de la norma, sino en la forma, esto es, en la manera en 
que los principios prácticos pueden aplicarse a la experiencia 
y, por ello, ser vinculantes para un ser moral. Pero justo porque 
tales principios no proceden de la experiencia tendrán que ser 
principios a priori, y puesto que esos principios además no se 
establecen por el mero análisis de algo que nos es dado, son 
sintéticos y agregan algo a la experiencia.104 Así, por ejemplo, no 
se puede llegar a través de la mera experiencia al imperativo “no 
matarás” como una ley necesaria y universal. Una ley semejante, 
con tal contenido, no puede ser por ello a priori a pesar de 
que sea sintética. Tiene que haber, piensa Kant, un principio 
sintético a priori, pues sólo un principio semejante puede ser el 
fundamento objetivo para la determinación de la voluntad por 
la razón práctica. Tal principio es el imperativo categórico.

	Por consiguiente, hay que considerar cómo fundamenta 
Kant el imperativo categórico para finalmente exponer las 
consecuencias de tal fundamentación para el concepto de la 
dignidad humana y en el desarrollo de la argumentación se 
comprenderá en qué consiste tal imperativo. Kant señala en la 
Fundamentación que el imperativo categórico es uno, pero que 

103	 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las 
costumbres, p. 25.

104	 Cfr. Immanuel Kant, Crítica de la razón pura, B10 ss. y Crítica de la 
razón práctica, Ak. V, 31.



Genealogía de la dignidad

80

puede expresarse de diversas formas.105 En ese mismo texto 
Kant presenta tres maneras de formularlo. Cada una de ellas 
posee una función y sirve para desarrollar la fundamentación 
del imperativo categórico.106 Las tres etapas que corresponden 
con las tres formulaciones son las siguientes: 1) donde se 
muestra la condición apodíctica del imperativo categórico y 
su aplicación a los deberes, lo cual concierne, según Kant, a la 
forma; 2) donde se fundamenta el imperativo categórico por 
un fin apodíctico, lo que concierne a la materia del imperativo; 
3) donde se fundamenta la obligatoriedad apodíctica del 
imperativo categórico, lo que consiste en la “determinación 
integral” o sistema de las máximas.

105	 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, 
p. 49; John Rawls, Lecciones sobre la historia de la filosofía moral, Barcelona, 
Paidós, 2001, pp. 199ss.; Christine Korsgaard, “La fórmula de humanidad en 
Kant”, en La creación del reino de los fines, México, UNAM/Coordinación de 
Difusión Cultural, Dirección General de Publicaciones y Fomento Editorial, 
2011, p. 221.

106	 Christine Korsgaard, loc. cit., p. 222.



Tirso Medellín

81

La condición formal del imperativo categórico

Kant distingue distintos tipos de principios prácticos o normas. 
El imperativo categórico pertenece a uno de esos tipos por el 
simple hecho de ser un principio práctico y determinar como tal 
a la voluntad. Las normas varían según el sentido o la finalidad 
práctica. Así, si la actividad tiene un fin productivo como el de 
pescar, es preciso seguir ciertas reglas en el uso de la caña o de la 
red para poder realizar la pesca (a las reglas Kant les da también 
el nombre de imperativos técnicos); si la actividad tiene, por 
otro lado, la finalidad de conseguir la satisfacción del deseo de 
felicidad de una persona o de un grupo de personas, entonces 
la norma se denomina consejo (o imperativo pragmático) y se 
aconseja, por ejemplo, cómo tratar a los invitados a una fiesta 
para conseguir el disfrute y el placer del grupo; finalmente, si 
la norma es ineludible recibe el nombre de mandato (o ley) de 
la moralidad y entonces se tiene una ley moral que de manera 
absoluta prohíbe el robo.107 Está claro que tanto las reglas como 
los consejos pueden no cumplirse, en cuyo caso sólo se fracasará 
en la consecución del fin, pero el mandato moral es obligatorio 
y no se dirige a un fin ulterior, por lo cual, su infracción implica 
una falta ética.

Por otra parte, los mandatos de la moralidad se 
distinguen, en cuanto principios prácticos, en máximas y en 
leyes prácticas. Estos  principios “Son subjetivos o máximas 
si la condición es considerada por el sujeto como válida sólo 
para su voluntad; en cambio, son objetivos o leyes prácticas si 

107	 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las 
costumbres, p. 36.



Genealogía de la dignidad

82

la condición es reconocida como objetiva, es decir, válida para 
la voluntad de todo ser racional.”108 Esta última distinción es 
importante porque hay normas que sólo valen para un sujeto 
singular, mientras que hay otras que valen para todo sujeto 
racional.109 La máxima incorpora condiciones subjetivas 
vinculadas a las condiciones empíricas de tal o cual sujeto, por 
ejemplo, asistir a la iglesia todos los domingos, guardar ayuno 
ciertos días del año, etc. En cambio, la ley es objetiva y, por ello, 
tiene la misma obligatoriedad con independencia del sujeto. Se 
comprende entonces por qué Kant intenta demostrar cómo son 
posibles las leyes morales.

	Queda claro que ni las reglas ni los consejos pueden 
ser universales o necesarios. En cada época y en cada 
cultura han existido reglas y consejos que desaparecieron 
o generaron otros nuevos. Por tanto, es claro que ni son 
necesarios ni son universales. En términos kantianos, tales 
mandatos son asertóricos, es decir, relativos a hechos, y por 
ello reciben el nombre de imperativos hipotéticos. El fin de 
tales imperativos es la utilidad en general, es decir, el placer, 

108	 Immanuel Kant, Crítica de la razón práctica, Ak. V, 19; 
Fundamentación de la metafísica de las costumbres, p. 39, n.7.

109	 Al respecto dice Kant: “un principio que se funda solamente en la 
condición subjetiva de la receptibilidad de un placer o un desplacer (condición 
que sólo puede ser conocida empíricamente y que no puede ser válida de 
modo igual para todos los seres racionales), puede servir ciertamente como 
máxima para el sujeto que la posee, pero no como ley (porque le falta la 
necesidad objetiva que debe ser conocida a priori), así que tal principio no 
puede proporcionar nunca una ley práctica”. Crítica de la razón práctica, Ak. 
V, 21-22.



Tirso Medellín

83

el triunfo, la felicidad; pero en este campo de nuevo surge 
el problema de que lo placentero para uno no es placentero 
para otro, lo que produce felicidad en algunos no lo hace en 
otros, de modo que los imperativos hipotéticos tienen un 
carácter contingente y por ello no pueden ser el fundamento 
de una moral necesaria y universal.

	Kant se propone concebir una norma práctica que 
sea apodíctica y que sea universal. Pero si se quiere que esa 
norma cumpla con dichas condiciones, habrá que prescindir 
de cualquier contenido concreto, por tanto, será formal y 
abstracta. Esto significa que la norma práctica universal sólo 
manda sobre la necesidad de que la máxima se conforme a la ley 
y, por consiguiente, de que, siendo subjetiva como máxima, se 
torne formalmente objetiva como ley.110 Una norma semejante 
es lo que Kant llama imperativo categórico, el cual se expresa 
de la siguiente manera en su primera formulación: “obra según 
una máxima tal que puedas querer al mismo tiempo que se 
torne ley universal”.

	De inmediato puede surgir la cuestión de cuál es el 
sentido de una norma que carezca de todo contenido y que sólo 
mande seguir una forma. En principio, el imperativo categórico 
permite, según Kant, determinar los deberes como leyes 

110	 “Pues como el imperativo, aparte de la ley, no contiene más que 
la necesidad de la máxima de conformarse con esa ley, y la ley, empero, 
no contiene ninguna condición a que esté limitada, no queda, pues, nada 
más que la universalidad de una ley en general, a la que ha de conformarse 
la máxima de la acción, y esa conformidad es lo único que el imperativo 
representa propiamente como necesario.” Immanuel Kant, Fundamentación 
de la metafísica de las costumbres, p. 39; Crítica de la razón práctica, Ak. V, 31.



Genealogía de la dignidad

84

objetivas; pero además no impide que adquiere algún contenido. 
El contenido, sin embargo, tiene que ser dado por la experiencia, 
y una vez que ocurre esto, es posible aplicar a tal contenido la 
fórmula del imperativo categórico. La aplicación del imperativo 
para determinar las máximas como leyes y como deberes 
recibe el nombre de procedimiento o prueba del imperativo 
categórico. En todo caso, atender al imperativo implica seguir 
un procedimiento, que es el de probar si la máxima, que posee 
un contenido concreto, podría ser una ley universal. 

	Sólo se tomará uno de los ejemplos con los que Kant 
muestra la operación del imperativo. Kant supone una persona 
que se encuentra en grandes carencias y solicita un préstamo. 
Sabe, no obstante, que el préstamo que reciba no lo podrá pagar. 
Su máxima será la siguiente: “cuando me crea estar apurado de 
dinero, tomaré a préstamo y prometeré el pago, aun cuando 
sé que no lo voy a verificar nunca”.111 Este principio quizás sea 
concorde con el bienestar personal pues sacará a la persona de 
la condición de penuria en la que se encuentra. Pero se pregunta 
Kant: “¿es lícito?” Para saber si esta máxima es lícita en el 
mundo moral, se tendrá que aplicar la prueba del imperativo 
categórico y entonces preguntarse si la máxima de la acción que 
puede ser, en este caso, “hacer promesas que no cumplirás” o 
“no pagar las deudas”, podría convertirse en una ley universal 
de la naturaleza. Una vez que se hace la prueba, el resultado, 
piensa Kant, será que nos daremos cuenta de que la máxima 
es contradictoria cuando se intenta hacerla una ley universal, 

111	 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las 
costumbres, p. 40.



Tirso Medellín

85

pues “la universalidad de una ley que diga que quien crea estar 
apurado puede prometer lo que se le ocurra proponiéndose no 
cumplirlo, haría imposible la promesa misma y el fin que con 
ella pueda obtenerse”.112 En este caso, es evidente que la máxima 
de la acción no podría convertirse en ley universal, pues si todos 
actuaran según dicha ley ni siquiera tendría sentido prometer 
algo ya que todos sabrían que se trata de promesas falsas. La 
máxima se revela contradictoria una vez que se ha aplicado la 
prueba o test del imperativo categórico. 

	Así, la primera forma que adquiere el imperativo 
categórico sólo indica que para que la ley moral sea verdadera 
ley tiene que ser universal; la única manera de que sea universal 
es que se aplique siempre; y como se aplica siempre, es necesaria. 
Ahora bien, una ley semejante no puede ser contradictoria 
formalmente; por tanto, si no resulta contradictoria entonces es 
válida. Una máxima que resista el procedimiento del imperativo 
categórico no puede ser contradictoria, pero además es 
necesaria y universal. Como Kant además define el deber como 
“la necesidad de una acción por respeto a la ley”, la máxima no 
sólo se convierte en una ley objetiva, sino también en un deber.

	Aunque no se profundice en la división kantiana de 
los deberes, es necesario decir algo al respecto. Según Kant, 
hay dos tipos de deberes: deberes estrictos y deberes amplios. 
Los deberes estrictos son ineludibles porque suponen una 
contradicción en el pensamiento cuando se aplica la prueba 
del imperativo. Los deberes amplios no son contradictorios al 

112	 Id.



Genealogía de la dignidad

86

pensarlos, pero son contradictorios con la voluntad cuando se 
aplica la prueba. Por otro lado, los deberes pueden ser para con 
uno mismo o para con los demás, de modo que se pueden dividir 
en: deberes estrictos para con uno mismo, deberes estrictos para 
con los demás, deberes amplios para con uno mismo, deberes 
amplios para con los demás. El ejemplo que se describió arriba 
sobre las promesas caería dentro de los deberes estrictos para 
con los demás, pues, en primer lugar, es estricto en la medida 
en que la máxima de prometer falsamente el pago de una deuda 
sería contradictoria incluso por sólo pensarlo, y, en segundo 
lugar, sería para con los demás puesto que refiere a una acción 
que afecta a terceros. 

	Hasta aquí, Kant sólo ha mostrado la forma que debería 
tener una ley práctica universal y necesaria y la manera 
en que se aplicaría como deber, es decir, la manera en que 
tendría una forma de obligatoriedad. El sentido de la primera 
formulación del imperativo categórico es mostrar cómo es que 
el imperativo categórico es un deber objetivo. Sin embargo, no 
ha demostrado a priori que tal imperativo existe ni el modo en 
que obliga a la persona.113 

113	 La conclusión de esta primera etapa la expresa el mismo Kant como 
sigue: “Así, pues, hemos llegado, por lo menos, a este resultado: que, si el 
deber es un concepto que debe contener significación y legislación real sobre 
nuestras acciones, no puede expresarse más que en imperativos categóricos y 
de ningún modo en imperativos hipotéticos. También tenemos –y no es poco– 
expuesto claramente y determinadamente, para cualquier uso, el contenido 
del imperativo categórico que debiera encerrar el principio de todo deber 
–si tal hubiere–. Pero no hemos llegado aún al punto de poder demostrar a 
priori que tal imperativo existe, que hay una ley práctica que manda por sí, 
absolutamente y sin ningún resorte impulsivo, y que la obediencia a esa ley 



Tirso Medellín

87

La condición material del imperativo categórico

Como toda acción tiene una finalidad, Kant considera 
el imperativo desde la perspectiva de los fines. Desde tal 
perspectiva surge una nueva formulación del imperativo 
categórico, la cual se dirige a fundamentar su existencia, pues 
no basta la forma del imperativo, es decir, el modo necesario de 
aplicarlo, sino que debe tener un cierto contenido y, justamente, 
el contenido de las normas prácticas es el fin. Si el fin es necesario 
y existe por sí mismo, entonces la norma tiene que existir como 
consecuencia. Por consiguiente, hay que considerar a qué tipo 
de fines se dirige el imperativo categórico.

	Una vez más, lo determinante es la necesidad. Los 
imperativos hipotéticos son mandatos para fines contingentes; 
en cambio, el imperativo categórico sólo puede fundarse en 
un fin necesario, esto es, en algo que sea un fin en sí mismo y 
en consecuencia sea absoluto: “suponiendo -dice Kant- que 
haya algo cuya existencia en sí misma posea un valor absoluto, 
algo que, como fin en sí mismo, pueda ser fundamento de 
determinadas leyes, entonces en ello y sólo en ello estaría el 
fundamento de un posible imperativo categórico, es decir, de la 
ley práctica”.114 

	De acuerdo con Kant, algo que es un fin en sí mismo es 
algo que posee un valor absoluto. Y si se pregunta ¿qué podría 
ser un fin en sí mismo?, Kant considera que no podría ser 
aquello que determinan las “inclinaciones”, es decir, los deseos, 

es deber.” Fundamentación de la metafísica de las costumbres, p. 42.

114	 Ibid., p. 44.



Genealogía de la dignidad

88

pues de nueva cuenta se caería en que para algunos es un fin en 
sí mismo el ejercicio, para otros el enriquecimiento, para otros 
más cierto tipo de placer, etc. Los deseos determinan ciertos 
fines, pero no aquello que es fin por sí mismo, sino para algo 
más. ¿Qué valdría un gimnasio si no se desea ejercitarse?, ¿qué 
valor tendría el ejercicio si no se deseara una buena condición 
física?, y así sucesivamente. Lo mismo ocurre para todos los 
objetos materiales e incluso, en la consideración de Kant, los 
animales no racionales. Un borrego sólo tiene para el pastor un 
fin relativo, pues no vale más que en la medida en que pueda 
intercambiarlo, venderlo o comerlo. En pocas palabras, los 
seres no racionales son todos parcial o relativamente fines, lo 
que quiere decir que siempre cabe utilizarlos como medios para 
algo más, para un fin ulterior. Los fines que a la vez pueden ser 
medios no son fines en sentido absoluto y, puesto que son objeto 
de uso o medios para algo más, dice Kant, “se llaman cosas”.115

	Ahora bien, algo que es un fin en sí mismo es algo que 
posee un valor absoluto. ¿Qué seres entonces son fines en sí 
mismos? Kant responde que los seres racionales, esto es, las 
personas: “los seres racionales llámanse personas porque su 
naturaleza los distingue ya como fines en sí mismos, como 
algo que no puede ser usado meramente como medio, y, por 
tanto, limita en ese sentido todo capricho (y es un objeto de 
respeto)”.116  

115	 Cosa, del latín causa.

116	 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las 
costumbres, p. 44. 



Tirso Medellín

89

	No obstante, con esto no se ha explicado nada todavía, 
pues sólo se apela a una mera intuición, la de que los seres 
racionales son fines en sí mismos. Cabe preguntar, ¿por qué es 
así?, ¿por qué la racionalidad determina que un ser sea fin en sí 
mismo? En cierto modo, la respuesta es simple: el ser racional es 
un fin en sí mismo porque él se representa a sí mismo como un 
fin. Los animales no racionales no pueden ser fines en sí mismo 
porque, al no fijarse consciente y racionalmente objetivos y 
fines, no se conciben a sí mismos como tales.117 En cambio, las 
personas no se conciben a sí mismas como medios o como cosas, 
sino que se representan a las cosas como medios para satisfacer 
sus deseos personales. Sólo los seres racionales actúan conforme 
a fines, pero además el fin frente al que todos los otros fines 
pueden convertirse en medios es la propia persona. 

	Sin embargo, planteada de este modo, la respuesta es 
subjetiva, ya que cada ser racional comprende que en su caso 
singular él se considera a sí mismo como un fin absoluto. Todos 
los otros seres valdrían para él como medios, pero, sobre todo, 
él igualmente valdría para otros seres racionales como medio, 
de modo que el principio del valor absoluto de la persona sería 
sólo subjetivo y esto no conduciría a un “principio práctico 
supremo” como el que Kant intenta fundamentar. 

	Para que sea objetivo el principio del valor absoluto 
tiene que ser extensivo a todo ser racional. Este paso tampoco 
es difícil, pues si un ser racional es capaz de representarse 
su existencia como un fin en sí mismo, no habría por qué no 

117	 Christine Korsgaard, “La fórmula de la humanidad de Kant”, en op. 
cit., p. 227.



Genealogía de la dignidad

90

concluir que todos los otros seres racionales se representan su 
propia existencia como un fin en sí. Pero si, entonces, no es sólo 
un ser racional el que se representa de tal modo su existencia, 
sino todos los seres racionales por igual, entonces el principio 
deja de ser subjetivo para alcanzar objetividad. El fundamento 
de este principio, dice Kant, es el siguiente: “la naturaleza 
racional existe como fin en sí mismo” o, expresado de otra 
manera, la humanidad existe como fin en sí misma.

Finalmente, Kant expresa la segunda formulación del 
imperativo categórico: “obra de tal modo que uses la humanidad, 
tanto en tu persona como en la persona de cualquier otro, 
siempre como un fin al mismo tiempo y nunca solamente como 
un medio”. Del mismo modo que la primera formulación del 
imperativo categórico, esta segunda también funciona como una 
prueba a la que se le puede denominar “prueba de la dignidad”. 
En ella está contenida la definición que más adelante da Kant 
del concepto de la dignidad, a saber, la idea de que algo que es 
un fin en sí mismo posee valor absoluto y, por tanto, es digno y 
merece respeto.

De este modo, queda demostrada la existencia a priori 
del imperativo categórico, pues por la mera racionalidad de la 
persona se establece un fin universal y necesario, por tanto, 
no proveniente de la experiencia. El imperativo categórico es 
posible si hay un fin semejante, pues de lo contrario, carecería 
de materia. Así pues, Para Kant cualquier ser racional, por 
el mero hecho de ser racional, es, en tanto que fin, condición 
necesaria y suficiente para que exista un imperativo categórico 
como fundamento objetivo de la moralidad.



Tirso Medellín

91

La condición de factibilidad del imperativo categórico

Hasta aquí se ha indicado cómo el imperativo es apodíctico y se 
aplica a deberes; luego, cómo es posible a priori y cómo es que 
posee un fin igualmente apodíctico y objetivo. Falta mostrar 
cómo un imperativo semejante puede obligar a la voluntad. La 
cuestión es entonces, ¿por qué una persona debería obedecer 
al mandato del imperativo categórico una vez que se aplica 
el procedimiento para evaluar la legitimidad de un acto? La 
respuesta a tal pregunta no está en lo dicho hasta ahora, es decir, 
no basta que un acto sea representado como deber ni tampoco 
basta que el imperativo exista, porque incluso si existiera, ¿por 
qué debería una persona cualquiera obedecerlo? Una respuesta 
puede ser por la aplicación de la prueba, pero tal aplicación 
sólo vale para la razón teórica no para la práctica, no para la 
voluntad. La tercera formulación del imperativo se refiere, por 
consiguiente, a la voluntad.

Como se vio más arriba, Kant define a la voluntad como 
la facultad de desear, y la concibe de un modo racionalista: “la 
voluntad -escribe- es una facultad de no elegir nada más que 
lo que la razón, independientemente de la inclinación, conoce 
como prácticamente necesario, es decir, bueno”.118 Esto se puede 
prestar a confusión debido a que parece que Kant está diciendo 
que la voluntad siempre actúa conforme a la razón. Sin embargo, 
no es esto lo que quiere decir. Para Kant, una voluntad buena, 
es decir, absolutamente buena, una “voluntad santa” o, como 
expresa en la Metafísica de las costumbres, “pura”, sería idealmente 
una voluntad que siempre actuara conforme a la razón. El 

118	 Fundamentación de la metafísica de las costumbres, p. 34.  



Genealogía de la dignidad

92

problema es que el ser humano no posee semejante voluntad. El 
hombre no actúa siempre conforme con la razón; al contrario, 
el mandato de la razón y los deseos de la voluntad se oponen a 
cada instante, y casi siempre triunfan las pulsiones sobre las 
consideraciones racionales. Pero Kant piensa que en ello no 
hay verdadera moralidad, sino mero instinto. La voluntad 
debe ser constreñida en un mundo moral. No obs tante, 
la permanente lucha entre los apetitos y la razón en el ser 
humano no impide pensar en una voluntad completamente 
buena. ¿Cómo sería una voluntad santa?, sería una voluntad 
que siempre actuara conforme a la razón práctica y los 
imperativos categóricos que ella establece, es decir, 
conforme a los deberes. Kant cree que es tal ideal el que debe 
tenerse en mente cuando se quiere fundamentar un principio 
práctico que sea universal. Sin embargo, paradójicamente, 
una voluntad santa implicaría el fin de la moralidad, pues 
en ella la moral sería el modo natural de actuar. En otras 
palabras, los deberes y las normas desaparecerían: “el ‘deber 
ser’ no tiene aquí lugar adecuado, porque el querer ya de 
suyo coincide necesariamente con la ley”.119 

Desde esta perspectiva la voluntad es sinónimo de razón 
práctica. Por ello, la razón y la voluntad se implican una a la 
otra, al menos desde el punto de vista de una moral perfecta. 
Un ser racional no podría sin voluntad establecer normas para 
conseguir fines, y esto por dos razones: en primer lugar, porque 
la voluntad establece los fines -si lo hace independientemente 
de la razón son fines contingentes, y si lo hace siguiendo a la 

119	  Ibid., p. 35.



Tirso Medellín

93

razón entonces son necesarios-; en segundo lugar, porque 
incluso la ley misma que da la razón tiene que ser expresada 
como una manifestación de la voluntad. En otras palabras, la 
voluntad tiene que desear establecer la ley. 

A partir de aquí, Kant sigue un razonamiento que tiene 
una fuerte influencia de Rousseau. La razón práctica es la que 
establece las leyes, pero esto significa que es la voluntad la que 
determina la norma moral por mediación de la razón. Ahora bien, 
esto podría ocurrir de dos maneras: una es que una voluntad 
externa establezca la ley, en cuyo caso hay heteronomía; la otra 
es que la propia voluntad lo haga, con lo cual hay autonomía de 
la voluntad. Las leyes morales son de este segundo tipo, pues 
no tiene valor moral un acto que se hace por temor al castigo, 
por incapacidad o, para decirlo, en términos llanos, por la 
fuerza. Un verdadero acto moral tiene que ser voluntario. Así, 
por ejemplo, no robar porque hay cámaras de seguridad y es 
imposible evitar la captura, no sería en modo alguno un acto 
moral; en cambio, no robar incluso cuando es posible hacerlo, 
ese sí es en estricto sentido un acto moral. La voluntad del ser 
racional es, por consiguiente, autónoma. 

Ahora bien, puesto que todo ser racional es capaz de 
partir de la misma forma (según la primera formulación del 
imperativo categórico) y del mismo fin (según la segunda 
formulación), como principios morales, entonces también 
puede representarse las mismas leyes morales. De ello se sigue, 
según Kant que es posible para todos los seres racionales 
un sistema de leyes comunes. ¿Qué es un “sistema de leyes 
comunes”? Un sistema de leyes es una legislación, y ésta implica 



Genealogía de la dignidad

94

que existe un reino al que rige. De aquí la idea de Kant de que 
todo ser racional posee una voluntad legisladora, pues, cuando 
menos posee la capacidad y la autoridad para darse leyes a sí 
misma y, en consecuencia, ser autónoma y soberana. “Por reino 
-escribe Kant- entiendo el enlace sistemático de distintos seres 
racionales por leyes comunes.”120

Por otro lado, puesto que “las leyes determinan los 
fines según su validez universal” y como los fines son a priori y 
prescinden por ello de cualquier fin contingente, Kant considera 
que es posible suponer un reino de todos los fines, esto es, un 
reino en el que el fin sea siempre la persona. Claro está que tal 
reino de los fines es una abstracción pues, en principio, elimina 
cualquier fin con un contenido contingente y privado, además, 
pensarlo requiere prescindir “de las diferencias personales de 
los seres racionales”. Por ello, Kant mismo señala que el reino 
de los fines es un mero ideal, es decir, pertenece al mundo 
inteligible.121 Debido a su carácter ideal, el reino de los fines está 

120	 Ibid., p. 47.

121	 Sobre el reino de los fines, comenta Ernst Cassirer: “el orden de 
los medios coincide con el orden de las cosas naturales, mientras que el 
orden de los fines se equipara al de las ‘inteligencias’ puras, determinadas 
por sí mismas. El concepto de cualquier ser racional, que necesariamente 
debe considerarse a través de todas las máximas de su voluntad como un 
ente que dicta leyes generales, para enjuiciarse con arreglo a ellas a sí mismo 
y enjuiciar sus actos, conduce directamente al concepto correlativo de una 
comunidad de seres racionales dentro de un ‘reino de los fines’… (aunque 
claro está que solamente en cuanto ideal). En él no rige ya el precio de las cosas 
que solamente sirven como medios para otro fin que se tiende a alcanzar y 
cuyo valor surge y consiste exclusivamente en este carácter indirecto, sino la 
dignidad que cada sujeto se atribuye a sí mismo por el hecho de concebirse 



Tirso Medellín

95

integrado por todos los seres racionales, pues todo ser racional 
puede ser en él legislador.

Ahora puede comprenderse la tercera formulación del 
imperativo categórico: obra de tal modo “que la voluntad, por 
su máxima, pueda considerarse a sí misma al mismo tiempo 
como universalmente legisladora”.122 Como se puede observar, 
la tercera forma del imperativo categórico explica, finalmente, 
cómo es que el imperativo obliga a una voluntad. El imperativo 
obliga porque es la misma voluntad legisladora la que, por su 
autonomía, establece el imperativo. Es contradictorio que una 
voluntad que establece una máxima no actúe conforme a ella. 
“La voluntad, de esta suerte, no está sometida exclusivamente 
a la ley, sino que lo está de manera que puede ser considerada 
como legislándose a sí propia [sic.], y por eso mismo, y sólo por 
eso, sometida a la ley (de la que ella misma puede considerarse 
autora).”123 Además, agrega Kant, una voluntad legisladora 
universal “no puede, en tanto que lo es, depender de interés 
alguno; pues tal voluntad dependiente necesitaría ella misma 
de otra ley que limitase el interés de su egoísmo a la condición 
de valer por ley  universal.”124

Se comprende, por otro lado, por qué se había indicado 
más arriba que el planteamiento de Kant tenía una fuerte 
influencia de Rousseau. Al igual que Rousseau, Kant sostiene 

como autor de su determinación de voluntad individual y general al mismo 
tiempo.” Ernst Cassirer, Kant, vida y doctrina, México, FCE, 1993, p. 293.

122	 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las 
costumbres, p. 48.

123	 Ibid., p. 46.

124	 Id.



Genealogía de la dignidad

96

la libertad inherente de todo ser humano. Este planteamiento 
lo lleva a enfrentar el problema clásico de cómo puede haber 
libertad si hay constricción. ¿Se puede ser libre obedeciendo las 
leyes? Rousseau en el plano político y Kant en el plano moral 
responden que sí, a condición de que uno mismo establezca esas 
leyes. Si es la propia voluntad que, actuando libremente, decide 
conforme a la razón establecer una ley, entonces las acciones 
conforme a ella son acciones libres.

Los contenidos del concepto kantiano de la dignidad 
humana
Ahora es posible comprender con mayor claridad cómo llega 
Kant a su famosa definición de la dignidad humana y realizar 
un análisis más detallado del concepto y sus consecuencias en 
la práctica. Aunque el concepto kantiano es bien conocido en 
el ámbito del derecho, al grado que órganos constitucionales 
de justicia alrededor del mundo lo han invocado en sus 
resoluciones, hay aspectos de su fundamentación que a menudo 
se pasan por alto. Por esta razón es preciso analizar el modo en 
que Kant fundamenta y construye este concepto. 

Las bases para tal construcción las encontramos en el 
proceso argumentativo recién expuesto de la Fundamentación 
de la metafísica de las costumbres. En las tres formulaciones del 
imperativo categórico, y en especial en la segunda, están todos 
los elementos para llegar al concepto de la dignidad humana. 
La segunda formulación del imperativo es, de hecho, el modo 
normativo de expresar la dignidad humana, pero no su definición 
o su concepto. Éste último se desprende, sin embargo, tanto de 
los argumentos con que sostiene tal formulación como de la 



Tirso Medellín

97

formulación misma. No obstante, el concepto al que llega Kant 
por este medio es abstracto y apodíctico, es decir, meramente 
ideal; prescinde de consideraciones empíricas y concretas. 
Si bien esto no es necesariamente un defecto, pues obedece 
al método crítico trascendental con el que procede, sí es en 
cambio algo que merece la consideración de quienes hacen uso 
de tal concepto en la ética, la moral o el derecho. 

Atendiendo a múltiples pasajes de Kant, tanto de las 
Lecciones de ética, de La fundamentación de la metafísica de las costumbres 
y de La metafísica de las costumbres, hay razones suficientes 
para analizar la oposición entre el carácter apodíctico y 
las formulaciones asertóricas del concepto de dignidad, y 
considerarlo con mayor detenimiento. En varios lugares Kant 
hace planteamientos que parecen contraponerse al contenido de 
la dignidad por él enarbolado. ¿Se debe esto a una contradicción 
en su teoría, a un vacío, a una falla argumentativa o a una lectura 
superficial y poco profunda de sus ideas? Como se había señalado, 
Kant pretendía llegar a leyes prácticas con validez universal y 
necesidad lógica; pensaba que sólo mediante una demostración 
semejante podría encontrarse el fundamento último de la ética. 
Por tal razón, puso en suspenso las perspectivas empiristas, 
pragmáticas y hedonistas, esto es, las perspectivas de las éticas 
sustantivas y teleológicas, para asumir en principio un punto 
de vista formalista. De esta manera evitaba lo contingente y el 
relativismo que se deriva de ello. 

No obstante, hay pasajes de La metafísica de las costumbres 
que indican que esta concepción abstracta, centrada en la 
necesidad formal, no fue la única perspectiva considerada por 



Genealogía de la dignidad

98

Kant en su idea de la dignidad humana. En efecto, la dignidad 
humana, la cual se funda en el mundo nouménico, debe tener 
aplicación práctica en el ámbito fenoménico. Pero el tránsito 
de la idea al hecho no está libre de contradicciones. Es aquí 
donde surgen la mayoría de las dificultades de aplicar el valor 
de la dignidad humana en el campo del derecho, de la ética y, en 
general, de la vida cotidiana. En otras palabras, ¿cómo es posible 
que una persona trate con respeto a todos los seres humanos, 
considerándolos siempre como fines en sí mismos? Kant sabía 
de estas dificultades y tomó desde la Fundamentación ciertas 
precauciones, como, por ejemplo, la que está contenida en la 
segunda formulación del imperativo categórico. Éste dice: “obra 
de tal modo que uses la humanidad, tanto en tu persona como 
en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo 
tiempo y nunca solamente como un medio”. Se advierte que 
Kant tuvo el cuidado de decir “siempre como un fin al mismo 
tiempo y nunca solamente como un medio”. El imperativo no 
prohíbe el trato de las personas como medios, lo cual resultaría 
imposible; en cambio, sólo manda nunca dejar de tratar a la 
persona también como un fin. Es decir, manda no olvidar que las 
personas son fines en sí mismos, aunque en muchas ocasiones 
tratadas sean como medios para un fin o un interés particular.

Para ahondar en esta problemática hay que exponer la 
fundamentación kantiana del concepto de dignidad que, como 
se dijo, encuentra todos los instrumentos necesarios en la teoría 
de los imperativos y, en especial, en la exposición de la segunda 
formulación del imperativo categórico. Cuando menos en esta 
última aparece expresada como concepto. “En el reino de los 



Tirso Medellín

99

fines -escribe Kant- todo tiene un precio o una dignidad. Aquello 
que tiene precio puede ser sustituido por algo equivalente; 
en cambio, lo que se halla por encima de todo precio y, por 
tanto, no admite nada equivalente, esto tiene una dignidad.”125 
De esta manera Kant logra dar con la esencia de la idea de lo 
que es digno. Antes de él, la dignidad era concebida como una 
relación con algo externo. Así, en la noción grecorromana, 
dignidad es relación de superioridad entre las personas, pero 
como se trataba de una superioridad relativa a las acciones y 
al pathos, tenía un origen interno, aunque perentorio. Para la 
noción cristiana, la dignidad es relación de superioridad en el 
orden de la creación o entre las especies, por tanto, deja de ser 
accidental para volverse esencial y necesaria, pese a que esta 
esencia toma la forma paradójica de algo externo, esto es, de 
algo que es impuesto desde fuera por un ser trascendente y no 
constituido por el yo. Finalmente, las nociones modernas de la 
libertad y la racionalidad -y, en consecuencia, las mutaciones 
sufridas en su práctica y en su concepción-, permiten concebir 
la dignidad como una relación interna a la vez que necesaria. 
Es esto lo que Kant capta y sintetiza en su definición. En la 
noción ilustrada, dignidad es relación de la persona consigo misma; es 
el fin que se concibe a sí mismo como fin y, en consecuencia, 
es incondicionado. Así, se suprime toda condicionalidad de la 
dignidad. Digno es aquello que no depende de nada para ser 
lo que es. En el fondo esta es la fuente última de la dignidad 
cristiana, pues Dios es aquello que simplemente es sin relación 
a algo más. Kant suspende, pues, la apelación a un Dios y centra 

125	  Id. 



Genealogía de la dignidad

100

su fundamentación en el agente moral. De esta definición 
kantiana de la dignidad humana sólo hay un paso para llegar 
a la muerte de Dios anunciada por Nietzsche, pues se abre el 
camino para la absoluta autoafirmación del valor de lo humano.

Ahora bien, lo que hace que una persona sea fin en sí 
mismo no le viene de fuera, piensa Kant, sino de sí misma, 
y esto no de un modo contingente; es su capacidad racional 
para determinarse a sí mismo como un fin lo que le hace ser 
un fin, y esto es ineludible para todo ser racional, de modo 
que su dignidad le es inherente. Esto conlleva que su valor 
como persona no es relativo, sino absoluto, pues tal valor no 
surge de la relación o comparación con algo más, sino que 
emerge de sí misma. 

Se comprende, pues, que Kant conciba como términos 
contradictorios a la dignidad y al precio. Este último siempre 
se define con relación a algo, a un objeto por el cual puede ser 
intercambiado. Por eso mismo es sólo un medio para algo más. Lo 
que tiene precio no tiene dignidad y viceversa. Las consecuencias 
de este planteamiento son muy importantes para el análisis 
de una gran diversidad de fenómenos sociales, como el de las 
condiciones laborales de los trabajadores, la trata de personas 
y la esclavitud, los desplazados, los prisioneros de guerra, 
las víctimas del terrorismo o el secuestro. Evidentemente, la 
consideración de la dignidad humana en todos estos fenómenos 
tiene implicaciones para la concepción de la justicia. Por otro 
lado, bajo esta mirada también es evidente lo alejados que han 
llegado a estar el sentido de la dignidad grecorromana y el de la 
ilustrada: la primera deja abierta la puerta para que el uso del 



Tirso Medellín

101

otro sea considerado como signo de superioridad y de dignidad, 
mientras que la segunda pretende proscribir tal posibilidad. 

Veamos, pues, cómo cabe interpretar la fundamentación 
kantiana de la dignidad humana, esto es, el modo en que 
sustenta la idea de que el ser humano es un fin en sí mismo. 
Por fortuna, Kant es claro al respecto: el fundamento de la dignidad 
es la autonomía.126 Ahora bien, aunque afirma explícitamente 
que la dignidad comienza por la autonomía moral, la forma en 
que lo explica no es simple. La autonomía trae consigo, como 
se ha visto arriba, una serie de conceptos e implicaciones en la 
argumentación kantiana del imperativo, y tales implicaciones 
requieren algunas precisiones si se quiere evitar las 
contradicciones que parecen derivarse de ciertas afirmaciones 
que hace el mismo Kant y que se tratarán más adelante. Por otro 
lado, Kant atribuye dignidad no sólo a la persona, sino además 
a la legislación, a la moralidad y a la humanidad: “la legislación 
misma, que determina todo valor, debe por eso justamente tener 
una dignidad”;127 “la moralidad y la humanidad, en cuanto que 
ésta es capaz de moralidad, es lo único que posee dignidad”.128 
Hay que preguntar, en consecuencia, ¿por qué extiende Kant la 
dignidad a estos conceptos?

	Para responder a ello, conviene primero cuestionar ¿por 
qué la dignidad humana se fundamenta en la autonomía? Ya es 
significativo el hecho de que no es la mera libertad, sino una 
forma de ésta, la autonomía, la que constituye el fundamento 

126	 Ibid., p. 49.

127	 Id. 

128	 Ibid., p. 48.



Genealogía de la dignidad

102

de la dignidad. Por otra parte, debido a que el concepto de 
autonomía lo explica Kant en relación con la formulación del 
tercer imperativo categórico, la fundamentación de la dignidad 
se encuentra en el vínculo conceptual entre la segunda 
formulación y la tercera. La libertad por sí misma no es suficiente 
para fundamentar la dignidad humana al menos por dos razones: 
desde una perspectiva meramente externa, porque sería un 
fundamento contingente y no trascendental en la medida en 
que la acción libre puede resultar en acciones indignas; desde 
la perspectiva interna o inmanente, en primer lugar, porque la 
libertad sólo indica la independencia de las determinaciones 
del mundo natural, en lo cual no hay estrictamente dignidad; en 
segundo lugar, porque el contenido de la libertad por sí mismo 
no permite resolver la contradicción de la obligación, es decir, 
la cuestión de ser libre obedeciendo leyes. La autonomía, en 
tanto forma que toma la libertad, evita tales escollos. 

	Mientras la libertad sólo indica en principio la ausencia 
de impedimento y, por tanto, tiene un sentido negativo (libertad 
negativa), la autonomía tiene un sentido positivo. De acuerdo 
con la distinción entre mundo nouménico y mundo fenoménico, 
el individuo humano carece de una libertad plena, pues en la 
medida en que participa del segundo está condicionado por 
causas naturales, por impulsos, por pasiones, etc. La noción de 
libertad implica al agente en ambos mundos, cosa que no sucede 
con la noción de autonomía. Pero, puesto que la libertad puede 
ser interna o externa, positiva o negativa, la consecuencia de 
ello es que la dignidad, como valor de lo que es fin en sí mismo 
y, en consecuencia, absoluto, no puede tener su fundamento 



Tirso Medellín

103

último en la mera libertad. En otras palabras, la libertad es 
en un primer momento un concepto problemático y, por ello, 
inapropiado para fundamentar la dignidad humana.129 Para esto 
último se requiere una condición que satisfaga el criterio de la 
apodicticidad, que Kant encuentra finalmente en la autonomía.  

	Si bien, autonomía y libertad se implican mutuamente, 
la primera da lugar a la necesidad porque es la libertad según la 
racionalidad. Para clarificar esto hay que contrastar la autonomía 
kantiana con la libertad en sentido hobbesiano. Para Hobbes la 
libertad es “la ausencia de impedimentos externos”.130 La acción 
libre depende, pues, de factores contingentes y accidentales. 
Aquí la libertad es poder, pero ese poder está condicionado 
por algo externo al individuo. Se ve, pues, que el concepto de la 
libertad no permite por sí solo una fundamentación apodíctica. 
Esto último lo permite la libertad como autonomía, pues 
en ésta la fuente de la libertad es interna y ello evita, cuando 
menos parcialmente, el condicionamiento externo. El mismo 
camino se siguió en el camino de la interiorización emprendido 
en el helenismo (como autarquía y ataraxia), ampliado por el 

129	 Ver Francsico Contreras Peláez, loc. cit., p. 498. “La doctrina Kantiana 
sobre la libertad [práctica] -comenta Francisco Contreras- se detiene, pues, 
en esta conclusión, sólo aparentemente paradójica: la libertad es a un mismo 
tiempo ‘indispensable’ e ‘incomprensible’. La libertad es salvada por y para la 
ley moral: la libertad práctica es una libertad propter moralitatem; no es un 
‘arbitrio de indiferencia’ que pueda ser ejercitado caprichosamente. Tenemos 
derecho a considerarnos libres solamente en la medida en que perseveremos 
en el combate moral: sólo en virtud del esfuerzo moral adquirimos la certeza 
de la libertad.” Ibid., pp. 506-507. 

130	 Thomas Hobbes, Leviatán, 2001, p. 106. 



Genealogía de la dignidad

104

cristianismo mediante las prácticas espirituales y el misticismo, 
y recobrado por el protestantismo. Kant lo fundamenta a través 
de la necesidad formal de la razón pura, por lo cual la libertad 
gana en solidez lógica, pero en cierto sentido pierde concreción, 
pues, se restringe la relación entre libertad y potencia o poder 
(contenido que se recoge en el vocablo inglés freedom). No 
obstante, la autonomía también supone una mayor concreción 
respecto a la noción de libertad. El concepto de autonomía 
permite reservar la libertad al yo o a la persona situándola en 
definitiva en la interioridad del agente racional. 

	Se entiende mejor ahora por qué Kant fundamenta la 
dignidad en la autonomía. Si se quiere que la dignidad tenga 
alcance universal no puede fundamentarse en una libertad 
indeterminada, en una libertad de mera lucha de fuerzas y de 
poderes, porque desde esta perspectiva la fundamentación 
será contingente. En otras palabras, lo que es digno sólo lo 
determinaría el hecho singular, el choque de voluntades o, como 
dice Kant, de arbitrios. La libertad que resulta de la imposición 
del arbitrio propio sobre los demás es una libertad externa. En 
cambio, la libertad como autonomía es una libertad interna. 
La primera es libertad jurídica; la segunda, libertad moral.131 
Ahora bien, si sólo se considera a la persona desde la perspectiva 
biológica y fenoménica la única libertad que cabe atribuirle 
es la primera, la libertad externa en la que hay una lucha de 
arbitrios y voluntades, y en la cual el más fuerte terminará por 
imponerse. Por otra parte, se entiende que la dignidad pueda 
ser considerada desde el exterior, pues depende del otro en la 

131	 Francsico Contreras Peláez, loc. cit., pp. 500, n. 180. 



Tirso Medellín

105

medida en que es ante el otro que se muestra la superioridad. 
Pero como la dignidad es aquí una mera relación, es presa del 
vacío: si no hay otro, frente al cual se pruebe la libertad, la 
dignidad se desvanece. Es, pues, necesario encontrar una fuente 
interna que no dependa de la relación con el otro como una 
lucha, sino como una coexistencia, como intersubjetividad. 
Esta es la connotación del concepto kantiano de “humanidad” 
en la formulación del imperativo categórico.

 Kant sabe que no puede fundar la dignidad humana 
del hombre si sólo se lo considera en su constitución física y 
biológica. Cualquier animal que pertenece a la especie homo 
sapiens carece, por tanto, de una dignidad inherente; en cambio, 
cualquier miembro de la misma especie, si se lo considera en lo 
que hay en él de ser racional capaz de moralidad, ese es ya un 
sujeto de dignidad inherente, algo que posee un valor propio y 
absoluto, no relativo, y esto no es otra cosa que la persona. En 
tal recurrencia a la noción de persona parece haber una vuelta a 
la filosofía tomista, sin embargo, el idealismo trascendental va 
más allá al introducir el concepto de autonomía. En general, el 
cristianismo identificaba bajo las ideas de esencia y naturaleza 
humanas las cualidades de la racionalidad y la libertad; ellas 
conforman una unidad en la substancia que se compone de 
materia y forma. Kant rechaza estas consideraciones metafísicas 
y ofrece una nueva mirada que desarrolla desde la idea de la 
revolución copernicana. Como había mostrado en la Crítica de 
la razón pura, el ser humano pertenece a dos mundos, el natural 
y el inteligible. La persona se desenvuelve en el segundo de estos 
mundos cuando es considerada como ser racional, es decir, 



Genealogía de la dignidad

106

cuando es contemplada desde la perspectiva de su racionalidad. 
La autonomía sólo es posible en un mundo inteligible, un 
mundo de lo posible, que es el nouménico o el mundo ideal de la 
razón, por el cual los actos en el mundo fenoménico se vuelven 
actos morales. 

Como ser racional y, por tanto, perteneciente al mundo 
inteligible -escribe Kant-, no puede el hombre pensar 
nunca la causalidad de su propia voluntad sino bajo la 
idea de la libertad, pues la independencia de las causas 
determinantes del mundo sensible (independencia que 
la razón tiene siempre que atribuirse) es libertad. Con 
la idea de la libertad hállase, empero, inseparablemente 
unido el concepto de autonomía, y con éste el principio 
universal de la moralidad, que sirve de fundamento a la 
idea de todas las acciones de seres racionales, del mismo 
modo que la ley natural sirve de fundamento a todos los 
fenómenos.132

	Así, en el humano hay una división radical, que no es 
más que una división del pensamiento, pero que aun así es 
decisiva. Se trata de una división que implica concebirnos 
desde dos perspectivas distintas, pues la razón humana es 
incapaz de comprehender la totalidad en una sola mirada. Ella 
tiene sus límites, piensan los ilustrados. No queda más que 
asumirlos y tomar una postura precavida en lugar de hacer 
disertaciones metafísicas vacías. En esto consiste la labor de 

132	 Fundamentación de la metafísica de las costumbres, p. 59. 



Tirso Medellín

107

la crítica trascendental. Por otra parte, Kant es bastante claro 
al respecto:

un ser racional debe considerarse a sí mismo como 
inteligencia… y como perteneciente, no al mundo 
sensible, sino al inteligible; por lo tanto, tiene dos puntos 
de vista desde los cuales puede considerarse a sí mismo y 
conocer leyes del uso de sus fuerza y, por consiguiente, de 
todas sus acciones: el primero, en cuanto que pertenece 
al mundo sensible, bajo leyes naturales (heteronomía), 
y el segundo, como perteneciente al mundo inteligible, 
bajo leyes que, independientes de la naturaleza, no son 
empíricas, sino que se fundan solamente en la razón.133

 
	El hombre de la libertad interna y de la razón pertenece 

pues a un mundo inteligible. Esto es decisivo porque en tal 
mundo la libertad toma la forma de autonomía. En el mundo 
nouménico, inteligible, la libertad no consiste en la ausencia 
de impedimentos externos, sino en la posibilidad del agente de 
darse a sí mismo las normas y las leyes para la vida práctica. 
A partir de aquí se aprecia cómo comienzan a entrelazarse los 
distintos elementos que desarrolla Kant en su teoría ética y en 
la decisiva argumentación de la Fundamentación que se expuso 
antes. La autonomía establece el fundamento definitivo porque 
sólo a través de ella la persona es en sí misma fuente de su 

133	 Id. En otro lugar reitera Kant este perspectivismo: “El concepto 
de un mundo inteligible es… sólo un punto de vista que la razón se ve 
obligada a tomar fuera de los fenómenos para pensarse a sí misma como 
práctica.” Ibid., p. 63.



Genealogía de la dignidad

108

libertad y de su moralidad. Nada hay que pueda arrebatarle su 
libertad, nada hay que pueda sustraerla del reino de los fines, 
pues ella misma legisla para esos fines y los define. La dignidad 
consiste en poseer un valor inherente que, por originarse en sí 
mismo y no depender de nada exterior, es absoluto.  Kant refiere 
a él de distintas maneras: como “valor interno”, como “valor 
incondicionado”, como “valor incomparable”, pero también 
como “valor absoluto” y “valor interno absoluto”. Un agente 
autónomo posee tal dignidad justo porque no depende de nada 
más que de sí mismo, su valor emerge de sí y no de la relación 
con otro. No obstante, tales expresiones que intentan denotar 
el carácter absoluto del “valor de dignidad”, no implican en 
realidad un mismo sentido. Lo interno, no es absoluto, como 
tampoco lo incondicionado o lo incomparable.

	Pero la autonomía no sólo funda la dignidad, sino también 
la moralidad y la dignidad que hay en ella.134 “La moralidad es, pues, 
-escribe Kant- la relación de las acciones con la autonomía de la 
voluntad, esto es, con la posible legislación universal, por medio 
de las máximas.”135 Por otro lado, agrega, “La moralidad consiste 
[también]… en la relación de toda acción con la legislación, por 
la cual es posible un reino de los fines.”136 Hay, en consecuencia, 

134	 Cuando Kant introduce el concepto de la autonomía lo hace de la 
siguiente manera: “Y no es de admirar, si consideramos todos los esfuerzos 
emprendidos hasta ahora para descubrir el principio de la moralidad, que 
todos hayan fallado necesariamente. Véase al hombre atado por su deber a 
leyes; mas nadie cayó en pensar que estaba sujeto a su propia legislación… 
Llamaré a este principio el de la autonomía”. Ibid., p. 47.

135	 Ibid., p. 51.

136	 Ibid., p. 48.



Tirso Medellín

109

una relación conceptual necesaria entre la autonomía, el reino 
de los fines y la moralidad: por la autonomía la razón establece 
las leyes universales que la voluntad se da a sí misma como deber 
en un mundo inteligible; puesto que la legislación determina los 
fines -aunque sea de una manera negativa-,137 el ser racional que 
es universalmente legislador, en una palabra, la autonomía, es 
condición necesaria para concebir un reino de los fines en el 
que la persona, en tanto miembro de ese reino, posee un valor 
absoluto; por último, tanto la autonomía como el concepto del 
reino de los fines constituyen la condición de posibilidad de 
una moralidad con alcance universal y necesidad lógica, aunque 
tal moralidad sólo tenga sentido como una idea pura, pero al fin 
una idea plenamente fundada. 

	Respecto a las consecuencias de esto último, no 
importa que en la lucha moral que se desata en el ser humano 
se hallen en oposición dialéctica el hombre nouménico y el 
hombre fenoménico, esto es, el hombre racional que busca vivir 
acorde a los deberes del mundo ideal, y el hombre que siente 

137	 Como se ha visto, Kant considera que los seres racionales son 
fines en sí mismos y, por tanto, son miembros de un reino de los fines. Kant 
hace una precisión: “Pero como en la idea de una voluntad absolutamente 
buena, sin condición limitativa -de alcanzar este o aquel fin-, hay que hacer 
abstracción enteramente de todo fin a realizar…, resulta que el fin deberá 
pensarse aquí, no como un fin a realizar, sino como un fin independiente y, 
por tanto, de modo negativo, esto es, contra el cual no debe obrarse nunca”, 
Fundamentación de la metafísica de las costumbres, p. 50. Así, la legislación, 
que es el medio por el cual se determinan los fines, no puede ser sino 
negativa. Esto quiere decir que la legislación no establece el fin más que 
indirectamente, es decir, a través de la prohibición de actuar en contra suyo. 
Se ve en esto, por otro lado, el principio liberal de la libertad negativa.



Genealogía de la dignidad

110

y actúa determinado por las pulsiones corporales y el orden 
de la causalidad natural. Al menos, parece considerar Kant, 
en esa lucha ya hay una fundamentación de la ley moral que 
nos permite resolver la dificultad insoluble de introducir una 
ley moral en el mundo de las leyes naturales. Quizás no queda 
otra opción más que mantener la oposición, pero esta vez es la 
oposición de dos mundos que se oponen en momentos pero que 
no se niegan el uno al otro. 

De aquí nace, pues, una dialéctica de la razón, porque, 
con respecto de la voluntad, la libertad que se le atribuye 
parece estar en contradicción con la necesidad natural; 
y en tal encrucijada, la razón, desde el punto de vista 
especulativo, halla el camino de la necesidad natural 
mucho más llano y practicable que el de la libertad; 
pero desde el punto de vista práctico es el sendero de 
la libertad el único por el cual es posible hacer uso de 
la razón en nuestras acciones y omisiones; por lo cual 
ni la filosofía más sutil ni la razón común del hombre 
pueden nunca excluir la libertad. Hay, pues, que 
suponer que entre la libertad y la necesidad natural de 
unas y las mismas acciones humanas no existe verdadera 
contradicción; porque no cabe suprimir ni el concepto 
de naturaleza ni el concepto de libertad.138

La autonomía es, de esta manera, el fundamento de 
la dignidad, aunque hay que decir que la autonomía en Kant 
está entrelazada con los conceptos del reino de los fines y 
la legislación universal, de la moralidad y la humanidad. 

138	 Ibid., p. 61.



Tirso Medellín

111

La dignidad finalmente se sostiene sobre todos ellos en su 
entrelazamiento. Recapitulando: la autonomía es la capacidad 
de la persona para darse leyes a sí misma y “obrar conforme a su 
propia voluntad legisladora”;139 ser autónomo implica ser parte 
de una legislación en la que participan otros seres racionales; la 
legislación determina el valor y el fin, si bien de forma negativa; 
de modo que por la participación en la legislación, la persona, 
el ser racional y libre, se vuelve miembro del reino de los fines, lo 
cual significa que es un fin en sí mismo y posee valor propio; 
este reino de los fines es ideal y, por tanto, sólo vale para el 
hombre como homo noumenon; finalmente, el mundo nouménico 
de los fines, de la legislación universal y de la libertad como 
autonomía, todo ello constituye lo característico de lo humano, 
esto es, la humanidad.140 

139	 Ibid., p. 47.

140	 John Rawls se detiene a examinar el concepto de humanidad: “Kant 
entiende por humanidad aquellas de nuestras facultades y capacidades que 
nos caracterizan como personas razonables y racionales que pertenecen 
al mundo natural”. Op. cit., p. 206. En la Fundamentación, poco antes de 
expresar la fórmula de la humanidad del imperativo, en la cual dice que 
uses la humanidad como un fin en sí mismo, Kant escribe: “la naturaleza 
racional existe como fin en sí mismo”. Sustituye, pues, “naturaleza racional” 
por “humanidad”. Cfr. Immanuel Kant, op. cit., p. 44. A pesar de esta 
referencia, Kant entiende por humanidad algo más de lo que interpretó 
John Rawls. En efecto, por humanidad considera la “naturaleza racional”, 
pero en cuanto enlazada a un mundo de la moralidad y, en consecuencia, a 
un mundo nouménico. A mi modo de ver, esto se evidencia por un pasaje 
de La metafísica de las costumbres que no toma en cuenta John Rawls: 
“Puesto que el hombre puede y debe ser representado en la doctrina de 
los deberes atendiendo a la propiedad de su facultad de libertad, que es 
totalmente suprasensible, y, por tanto, atendiendo sólo a su humanidad 



Genealogía de la dignidad

112

Ya se ha explicado cómo el concepto de autonomía 
supone la autoreferencialidad como fuente de valor y condición 
para que el valor de la persona sea absoluto e incondicionado 
en vez de relativo. No obstante, es posible hacer además una 
interpretación añadida -no inmanente al concepto, sino 
externa- en la que se relacionen los significados tradicionales de 
la dignidad con los conceptos recién expuestos. La autonomía 
implica la dignidad porque un agente que es capaz de darse a 
sí mismo las leyes de su actuar no depende de nada exterior 
que le sea superior y lo gobierne. Se recordará que el sentido 
más primario del concepto de dignidad es la superioridad y 
la distinción. Pues bien, el agente autónomo es digno porque 
no hay ningún otro agente sobre él que le dicte leyes. En una 
palabra, el ser humano no requiere obedecer a nadie más que 
a sí mismo, y en toda relación -al menos dentro de un sistema 
cualquiera de relaciones- el que obedece se considera inferior al 
que manda. De ahí su superioridad sobre el resto de las cosas. 141

como personalidad independiente de determinaciones físicas (homo 
noumenon)”. Immanuel Kant, La metafísica de las costumbres, Ak., VI, 239. 
Otro pasaje que indica Rawls pero que interpreta de manera distinta a la 
que se hace aquí es el siguiente: “Es para el hombre un deber progresar cada 
vez más desde la incultura de su naturaleza, desde la animalidad (quod 
actum) hacia la humanidad”. Ibid., Ak., VI, 387. Es decir, el ser humano 
tiene el deber de alejarse de su naturaleza animal para realizarse como ser 
moral, como homo noumenon, que es en lo que consiste la humanidad. 

141	 Kant tiene en mente el sentido tradicional de la dignidad en 
diversos momentos. Por ejemplo, dice que, por su dignidad, el hombre “se 
eleva sobre todos los demás seres del mundo que no son hombres y sí que 
pueden utilizarse, por consiguiente, se eleva sobre todas las cosas”. Ibid., 
Ak., VI, 462. 



Tirso Medellín

113

	En realidad, esta idea de la superioridad es muy simple 
e intuitiva: merece más respeto y admiración el que es capaz 
de gobernarse a sí mismo que aquél que requiere que otros lo 
gobiernen, lo que parece una rememoración de Aristóteles. Kant 
tiene muy presente la mayoría de edad como el momento en que 
las personas son capaces de actuar conforme a su propia razón. 
En el famoso ensayo ¿Qué es la ilustración? (1884), publicado 
un año antes que la Fundamentación, Kant había dicho que “La 
Ilustración es la salida del hombre de su autoculpable minoría 
de edad.142 La minoría de edad significa la incapacidad de servirse 
de su propio entendimiento sin la guía de otro.”143 El hombre 
debe tener el valor de guiarse por su propio entendimiento y 
no ser dirigido por otros. Desde la perspectiva de la dignidad, 
aquella persona que asume su propia autonomía, esa es una 
persona digna que vale por sí, pues los fines de sus actos los 
decide ella misma convirtiéndose por su racionalidad en un fin 
en sí mismo.

	Ahora bien, la autonomía hace a la persona partícipe de 
un mundo que no es sólo suyo. El concepto de reino de los fines 
implica que hay otros legisladores: todo ser racional es miembro 
de ese cuerpo ideal de legisladores que conforma la humanidad. 
El ser legislador es también, burocráticamente hablando, una 
dignidad. Todo ser humano es, pues, dignatario del mundo de la 
moralidad, y como dignatario tiene que respetar su investidura y 

142	 Según indica el traductor, el término alemán utilizado por Kant y 
que es traducido como “minoría de edad” es unmündigkeit, el cual también 
tiene el sentido de estado de dependencia o falta de autonomía. 

143	  Immanuel Kant, “Respuesta a la pregunta: ¿Qué es la Ilustración?”, 
en VV.AA., ¿Qué es la Ilustración?, Madrid, Tecnos, 1999.



Genealogía de la dignidad

114

honrar con sus actos la legislación (moralidad)144 que, mediante 
su racionalidad, contribuye a crear.

	Por otra parte, se mencionó antes que la legislación 
en sí misma posee dignidad. Se puede al fin justificar tal 
afirmación. Kant considera que la legislación posee “un valor 
incondicionado”, pues es fruto del acto de seres racionales 
autónomos. Respetar a las personas por su dignidad implica 
necesariamente respetar la legislación por ellas establecida, 
de manera que, como por transitividad, la legislación también 
posee dignidad. Así, no cabe más que respetar la legislación 
porque esa legislación es la expresión de la propia voluntad 
autolegisladora; negar su dignidad implica negar la propia 
dignidad. Pero esta explicación de la extensión de la dignidad 
del agente autónomo a la legislación no es la única posible. Otra 
manera, que no excluye la anterior procede desde los mismos 
conceptos. Para Kant la legislación es fuente de valor, “determina 
todo valor”. ¿De qué manera ocurre esto? La respuesta tiene 
relación con la idea kantiana de que la ley determina el fin, 
aunque sea de forma negativa, es decir, mediante la prohibición 
de obrar en contra de ese fin, y al hacerlo establece lo que es 
valioso por sí mismo. De este modo, los límites a las acciones de 
los agentes morales impuestos por la legislación siempre tienen 
un correlato, a saber, algo que se concibe como valioso. Así, por 
ejemplo, no se prohibiría el asesinato si la vida no valiera nada 
al menos para alguien; para el asesino serial la conservación de 
la vida de sus víctimas no representa ningún valor, pero no así 

144	  Recuérdese la definición de moralidad: “la relación de las acciones 
con… la posible legislación universal”.



Tirso Medellín

115

para las víctimas. La ley, por tanto, prohíbe acciones que afectan 
lo que alguien considera que posee valor, de lo contrario sería 
indiferente prohibir -y esto tiene sentido sobre todo para la ley 
moral, aunque también para ciertas ramas del derecho y ciertos 
tipos de derecho-. Por otra parte, la legislación moral debe ser 
objeto de respeto pues lo que determina el valor posee un valor 
incondicionado. Esto es lo mismo que decir que la legislación 
posee dignidad. En pocas palabras, la legislación determina el 
valor; lo que determina el valor posee un valor incondicionado; 
lo que posee un valor incondicionado merece respeto; lo que 
merece respeto posee dignidad.

	Queda por considerar la relación de la dignidad con 
dos conceptos: la humanidad y la moralidad. Hay que recordar 
que la segunda formulación del imperativo categórico manda 
usar “la humanidad, en tu persona y en la persona de cualquier 
otro” como un fin. También en La metafísica de las costumbres hay 
afirmaciones muy claras al respecto. En esos lugares se señala 
que la humanidad posee dignidad: “La humanidad misma 
es una dignidad”, dice Kant; y poco más adelante, el hombre 
“está obligado a reconocer prácticamente la dignidad de la 
humanidad en todos los demás hombres”. 145 A estos pasajes 
hay que añadir el ya citado arriba en el que Kant afirma que la 
moralidad y la humanidad, por lo que hay en ésta de moralidad, 
es lo único que tiene dignidad.146 

145	 Immanuel Kant, La Metafísica de las costumbres, Ak. VI, 462.

146	 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las 
costumbres, p. 48.



Genealogía de la dignidad

116

	Atendiendo a lo antes considerado, la humanidad debe 
entenderse como el ideal en el que seres racionales autónomos 
constituyen una legislación universal mediante la autonomía de 
su voluntad.147 Para Kant, tal ideal es la moralidad, pues ésta es 
la concordancia entre los actos y la legislación; sin humanidad 
como mundo nouménico no habría necesidad de buscar la 
concordancia entre los actos y una legislación universal, es 
decir, no habría siquiera posibilidad de moralidad. Pues bien, 
la humanidad posee dignidad porque en ella ésta es apodíctica. 
Una persona, en la medida en que es un animal, puede ser 
tratada como una cosa; sólo por la humanidad que hay en ella 
es que merece un trato digno. En consecuencia, la persona, 
por sí misma, no posee dignidad sino en la medida en que es y 
actúa como un ser racional, esto es, en cuanto que es persona 
y no sólo un animal. El hombre puede actuar como un animal, 
por meros instintos e impulsos, pero actuar de esa manera no 
implica nada digno; no obstante, también puede hacer honor 
a su capacidad racional y a su humanidad, y de esa manera 
respetarse a sí mismo no por lo que hay de animal en él, sino 
por lo que hay de humano, de moral. Por esa razón manda el 
imperativo categórico que “uses la humanidad” como un fin. Una 
alternativa podría ser simplemente “usa tu persona”, pero Kant 
dice “usa tu humanidad”, es decir, lo que hay de humano en ti.148 

147	 En un pasaje sobre la mentira, Kant relaciona al ser humano 
considerado como “ser moral” con la “humanidad en su persona”. Immanuel 
Kant, La metafísica de las costumbres, Ak., VI, 429.

148	 “Ahora bien -dice Kant-, el hombre, como ser natural dotado de 
razón (homo phaenomenon), se considera como un ser capaz de obligación y, 
particularmente, de obligación hacia sí mismo (la humanidad en su persona): 
de modo que el hombre (considerado en el doble sentido) puede reconocer 



Tirso Medellín

117

Para Kant, “la dignidad de la humanidad consiste precisamente 
en esa capacidad de ser legislador universal”,149 pero para ser 
legislador, el hombre tiene que comportarse racionalmente, es 
decir, como humano y no como animal. 

	Se entiende, finalmente, la utilidad práctica de esta 
relación inmediata de la dignidad con la humanidad antes que 
con la persona: sólo por lo que hay de humanidad en la persona 
ésta protege su dignidad del carácter dual del ser humano. 
Esto mismo hace que, volviendo al sentido de superioridad, la 
humanidad posea un valor inherente, por sobre el que no hay 
nada superior. Ahora bien, la humanidad posee dignidad porque 
en ella se desarrolla el fenómeno de la moralidad. ¿Qué quiere 
decir esto? Significa que la humanidad sólo adquiere un valor en 
sí misma debido a la capacidad para constituir libremente una 
legislación y actuar conforme a ella. Esa dimensión moral de la 
acción humana es condición exclusiva del mundo humano, por 
la cual se diferencia y eleva por sobre los demás seres vivos. 

	Las consecuencias de lo anterior poca atención han 
recibido en la mayoría de los estudios sobre la ética kantiana. 
De acuerdo con lo dicho, la persona posee dignidad por ser 
parte de la humanidad, lo cual implica comportarse como 
ser humano. Por ello, va a decir Kant, se respeta la dignidad 
de la persona, antes que por sí misma, por la humanidad que 
hay en ella. Kant insiste en este aspecto de la dignidad. “La 

un deber hacia sí mismo, sin caer en contradicción consigo (porque no se 
piensa el concepto de hombre en uno y el mismo sentido).” Immanuel Kant, La 
metafísica de las costumbres, Ak. VI, 418. Cursivas añadidas. 

149	 Fundamentación de la metafísica de las costumbres, pp. 51-52.



Genealogía de la dignidad

118

humanidad en su persona -escribe- es el objeto del respeto que 
él puede exigir a cualquier hombre, y del que él tampoco ha de 
privarse.”150 Así, la persona tiene, en primer lugar, el deber de 
actuar respetándose a sí misma porque haciéndolo respeta a 
la humanidad. 151 Este valor de la humanidad incluso está, para 
él, por encima de la vida misma: “La vida en su conjunto -decía 
en sus lecciones- no vale tanto como vivirla con dignidad, 
esto es, una vida regalada no es más estimable que deshonrar 
a la humanidad.”152 El valor de la vida es tanto alto como sea 
posible vivirla humanamente, esto es, sin permitir ningún 
tipo de rebajamiento. Pero de ello también se desprende que 
el sentido fundamental de la dignidad está en la capacidad de 

150	 Immanuel Kant, La metafísica de las costumbres, Ak. VI, 434-435.

151	 “Los deberes para con uno mismo representan la suprema condición 
y el principio de toda la moralidad, ya que en el valor de la persona se cifra el 
valor moral, mientras que el valor de la habilidad atañe únicamente al estado. 
Sócrates se hallaba en un estado de indigencia carente de valor alguno, pero 
su persona era, en ese estado, de un enorme valor. Aun cuando se hayan 
sacrificado todas las comodidades de la vida, el mantenimiento de la dignidad 
humana suple la pérdida de todas esas comodidades e incluso en el caso de 
perderlo todo se detenta un valor interno. Sólo bajo esta dignidad del género 
humano podemos poner en práctica el resto de los deberes. Quien carece 
de valor interno alguno ha degradado su persona y es incapaz de practicar 
cualquier otro deber.” Immanuel Kant, Lecciones de ética, traducción de 
Roberto Rodríguez Aramayo y Concha Roldán, Barcelona, Crítica, 1988, Ak. 
XXVII.1, 343-344.

152	 Ibid., Ak. XXVII.1, 341-342. Esta idea es un claro eco del 
pensamiento de Sócrates: “una vida sin examen no tiene objeto vivirla para 
el hombre” (Platón, Apología de Sócrates, 38a); y del estoicismo: “Mas la vida, 
como sabes, no debe conservarse por encima de todo, ya que no es un bien el 
vivir, sino el vivir con rectitud” (Séneca, Cartas morales a Lucilio, VIII: 70, 4). 



Tirso Medellín

119

la persona para hacerla valer en su interioridad y conciencia 
morales. La dignidad es, en este sentido, un valor moral, es 
decir, vale y sólo puede ser inexpugnable en la interioridad 
característica de la conciencia. De aquí que el derecho, aun 
buscando protegerla, siempre encontrará en la moral de la 
persona un espacio que escapa a su protección, aunque no a 
su promoción mediante la educación y la formación de una 
cultura que enaltezca la humanidad.  

	Hasta aquí se ha hablado de la dignidad en relación 
con la libertad, pero no se ha dicho nada respecto al otro valor 
esencial de la ética y la política modernas: la igualdad. En 
repetidas ocasiones se mencionó que el concepto de dignidad 
tuvo en principio un contenido muy distinto del que adoptó 
en el transcurso de la historia occidental. La evolución de tal 
contenido se puede resumir señalando que la dignidad pasó 
de ser un principio de distinción y jerarquía asociadas al 
derecho a la libertad, a ser un principio de igualdad en el trato 
y el respeto hacia el género humano. Las escuelas helenistas 
fueron las primeras en asociar la dignidad al género, pero 
la fundamentación filosófica más sólida de esta asociación 
ocurrió hasta que Tomás de Aquino interpretó tal idea con los 
presupuestos del dogma cristiano y los conceptos de la filosofía 
aristotélica. Como se dijo anteriormente, en este tránsito la 
dignidad conservó la connotación de diferencia y superioridad, 
pero lo que cambió fue la diferencia y superioridad respecto a 
qué. En los griegos y romanos se trataba de una superioridad 
entre las clases y entre los pueblos; en el cristianismo se entendió 
que no había tal superioridad entre seres humanos, pues fueron 



Genealogía de la dignidad

120

creados a imagen de Dios, por tanto, la dignidad pasó a ser 
una distinción respecto a otras especies. En la Modernidad, al 
menos por lo que respecta al concepto ilustrado desarrollado 
por Kant, esta distinción se mantiene, aunque las implicaciones 
son muy diversas debido al punto de partida teórico de uno y 
otro concepto. Por ejemplo, la distinción entre el ser humano 
y el resto de los animales deja de estar enmarcada en un orden 
jerárquico de la creación de los seres o, bien, la dignidad deja 
de considerarse como una cualidad fija en la naturaleza o 
esencia humana y pasa a ser inherente a la vez que relativa al 
comportamiento y el uso de la libertad de las personas. Hay 
que decir que esto último es de los aspectos menos reconocidos 
y discutidos del concepto kantiano de la dignidad humana, a 
pesar de que se lo invoca con tanta frecuencia. 

	Pues bien, ¿de qué manera incorpora el concepto 
kantiano de la dignidad la noción de la igualdad? Quizás el 
aspecto más significativo de la dignidad humana en el discurso 
de los derechos humanos es que parece constituir el fundamento 
y la base para reconocer la igualdad de todas las personas y, 
por consiguiente, la necesidad de proteger a todo ser humano 
de la violación a sus derechos fundamentales. De hecho, toda 
la construcción teórica del imperativo categórico apunta a la 
igualdad. La definición misma del concepto de dignidad ya tiene 
tal contenido, pues decir que todo ser racional, humano, es un 
fin en sí mismo, implica que, al menos desde esta perspectiva 
trascendental, todos los seres humanos son iguales. Pero no 
sólo en la definición está contenida la igualdad, en cada uno de 
los conceptos con que se relaciona tal definición está asimismo 



Tirso Medellín

121

presente. El concepto kantiano de la humanidad, por ejemplo, 
incluye la igualdad al menos de dos maneras. Por un lado, si, 
como hace Rawls, se interpreta por humanidad la facultad 
racional del ser humano, entonces todo ser racional es igual. Si, 
en cambio, se entiende el concepto de una manera más amplia, 
como se ha hecho aquí, entonces con mayor razón la humanidad 
implica la igualdad, ya que la racionalidad está asociada con la 
autonomía, y si lo está con la autonomía, entonces también con 
el reino de los fines. Ya se ha visto que el reino de los fines es un 
ideal en el cual todos los seres racionales son legisladores y que 
todo miembro legislador es un fin en sí mismo, de modo que 
de nuevo está presente la idea de la igualdad por ser miembros 
legisladores de la misma legislación, además de ser estos seres 
racionales el mismo fin protegido por la ley.

Hay que advertir, sin embargo, que esta igualdad en el 
mundo nouménico -que es una igualdad ética- no necesariamente 
se refleja, para Kant, en una igualdad política. Como ha advertido 
Antonio Pele, Kant no pensaba que todas las personas fueran 
iguales desde el punto de vista político.153 Este tipo de igualdad 
estaba condicionada por la situación social. “La cualidad que 
se exige para [ser ciudadano] […] -escribe Kant-, fuera de la 
natural (no ser niño o mujer) es esta única: que el hombre sea su 
‘propio señor’ (sui juris), por tanto, que tenga alguna propiedad 
(el arte, los oficios, las bellas artes o la ciencia se consideran 
como tales) que los mantenga; es decir, que en los casos que 
tenga que cobrar a otro para vivir, sólo cobra por enajenación de 
lo que es suyo y no por concesión de sus fuerzas para que otro 

153	 Antonio Pele, op. cit., pp. 975-976. 



Genealogía de la dignidad

122

haga uso de ellas.”154 Desde esta perspectiva muy característica 
del pensamiento político del siglo XVIII, el obrero o el jornalero, 
por ejemplo, no son iguales al terrateniente o al propietario de 
una fábrica; no lo son por sus derechos políticos, aunque sí lo 
son, piensa Kant, por su derecho a la libertad, es decir, a que no 
sea usada la fuerza de otros súbditos del Estado en su contra. 
En otras palabras, la igualdad es más bien una igualdad jurídica 
-en el sentido de que el Estado tiene el monopolio del uso de la 
fuerza y de la impartición de la justicia-, una igualdad fundada, 
por lo demás, en la libertad negativa.

	Por otra parte, Kant no pudo dilucidar los alcances 
jurídicos de su concepto ético de la dignidad humana. Podemos 
considerar como una evidencia meramente circunstancial de 
ello las pocas veces que usa el concepto en “Los principios 
metafísicos de la doctrina del derecho”, en contraste con “Los 
principios metafísicos de la doctrina de la virtud”, donde el 
término aparece numerosas veces. Además, el sentido en que lo 
utiliza en uno y otra parte de La metafísica de las costumbres difiere 
de manera ostensible. En la doctrina del derecho lo utiliza en 
el sentido de las dignidades del Estado.155 Por ejemplo, dice 
aludiendo a los poderes del Estado: “de estos tres poderes, 

154	 Immanuel Kant, “Acerca de la relación entre teoría y práctica en 
el derecho político (contra Hobbes)”, en Immanuel Kant, La filosofía de la 
historia, Buenos Aires, Editorial Nova, 1964, pp. 165. 

155	 Esta idea de la dignidad era la más común hasta antes del siglo XX en 
el campo del derecho. Un estudio de Leslie Henry Meltzer recoge evidencias 
de ello en el derecho estadounidense, lo que la lleva a identificar un uso 
jurídico de la dignidad como estatus institucional. Ver Leslie Meltzer Henry, 
“The Jurisprudence of Dignity”, University of Pennsylvania Law Review, vol. 
160, num. 169, 2011, pp. 190ss.



Tirso Medellín

123

considerados en su dignidad”.156 Lo usa, pues, en el sentido 
ordinario empleado en el ámbito jurídico. 

	Pero hay otro pasaje, en el cual habla de la dignidad de 
los ciudadanos, que resulta más relevante para comprender el 
modo en que entendía la dignidad humana:

No puede haber en el Estado ningún hombre que 
carezca de toda dignidad, ya que al menos tiene la de 
ciudadano; excepto si la ha perdido por su propio 
crimen, porque entonces se le mantiene en vida sin duda, 
pero convertido en simple instrumento del arbitrio de 
otro (sea del Estado, sea de otro ciudadano). Quien se 
encuentra en el último caso (lo que sólo puede ocurrir 
mediante juicio y derecho) es un esclavo (servus in sensu 
stricto) y pertenece a la propiedad (dominium) de otro 
que, por tanto, no es sólo su señor (herus), sino también 
su propietario (dominus), y puede enajenarlo como si fuera 
una cosa, utilizarlo a su antojo (aunque no para fines 
vergonzosos) y disponer de sus fuerzas, pero no de su vida 
ni de los miembros de su cuerpo.157 

	
Así pues, según Kant, la manera en que el sistema 

jurídico protege la dignidad de las personas es mediante el 
reconocimiento de los derechos de la ciudadanía. No obstante, 
al menos en este campo jurídico, la dignidad puede perderse, 
al contrario de lo que Mauricio Beuchot interpretaba de la 

156	 Immanuel Kant, La metafísica de las costumbres, Ak., VI, 316.

157	  Ibid., Ak., VI, 329-330.



Genealogía de la dignidad

124

dignidad tomista, esto es, que la persona no pierde su dignidad 
incluso si se comporte indignamente. Kant vuelve entonces a las 
formas primarias de la dignidad, en las que ésta es condicionada 
por el comportamiento de las personas. Kant piensa que las 
personas poseen dignidad, pero que, al ser parte de la sociedad 
o, más precisamente, al ser parte de una sociedad jurídicamente 
regimentada, pueden perderla si se violan las normas éticas y del 
derecho. El encarcelamiento implica la pérdida de la libertad y, 
en consecuencia, el reo deja de ser en cierto grado una persona. 
Hay que recordar que la persona se define por su racionalidad y 
por su libertad, de modo que surge el problema de si la pérdida 
de una u otra de estas cualidades implica también la pérdida de 
la categoría de persona. Kant no plantea el problema en estos 
términos, pero apunta a ello. En definitiva, consideraba que la 
dignidad de la persona se perdía si ésta sólo actuaba conforme 
a su mera condición natural, como animal, y no como humano. 
Ello supondría no honrar la humanidad que hay en los otros, 
pero no hacerlo tiene como consecuencia que no sólo no se 
honra la humanidad en los otros, sino que tampoco se la 
respeta en uno mismo, y no respetarla en la propia persona es 
volverse a sí mismo una cosa, vivir en el mundo de las cosas, el 
mundo natural en el que los otros son meros medios y no fines 
en sí mismos. 

	De esta manera, el concepto de la dignidad humana 
por él mismo definido no le impide a Kant aceptar la pena 
de muerte como norma jurídica. El criminal que comete un 
crimen público, según la clasificación que elabora Kant, en 
realidad atenta contra la sociedad misma. El asesino no sólo 



Tirso Medellín

125

comete un crimen contra la víctima, sino contra la comunidad 
y la justicia de esa comunidad; y agrega: “si perece la justicia, 
carece ya de valor que vivan hombres sobre la tierra”.158 Por este 
motivo, piensa que el principio que debe regir la pena jurídica 
debe ser el de la igualdad absoluta, en pocas palabras, la ley 
del talión. “Sólo la ley del talión (ius talionis) -escribe- puede 
ofrecer con seguridad la cualidad y cantidad del castigo, pero 
bien entendido que en el seno del tribunal (no en tu juicio 
privado)”.159 “Por consiguiente -concluye Kant-, todos los 
criminales que han cometido el asesinato, o también los que 
lo han ordenado o han estado implicados en él, han de sufrir 
también la muerte; así lo quiere la justicia como idea del poder 
judicial, según leyes universales, fundamentadas a priori.”160 La 
pérdida de la dignidad se aprecia en estos casos como absoluta 
en proporción al atentado contra la dignidad cometido en 
el crimen. El asesino pierde todo derecho y dignidad como 
persona en tanto se le condena a la muerte. 

No obstante, en casos menos graves puede haber una 
gradación en la pérdida de la dignidad. También aquí la limitación 
depende y está en completa proporción a la personalidad 
jurídica que se restringe. Es decir, el criminal que es condenado 
a pena de cárcel pierde su personalidad civil de manera que se 
le restringen ciertos derechos y ciertas obligaciones. Por ello, 
Kant habla de que al condenado se le suprime su dignidad de 
ciudadano. En efecto, no sólo ya no puede ser partícipe de la vida 

158	  Ibid., Ak., VI, 332. 

159	  Id.

160	  Ibid., Ak., VI, 334.



Genealogía de la dignidad

126

social, sino que además enajena, al menos en el orden público, 
su libertad y autonomía, por las cuales haría valer su persona 
y la de los demás como fines en sí mismos y no como meros 
medios. El preso ya no es miembro legislador de un reino de 
los fines desde el punto de vista jurídico, por lo que tampoco es 
considerado, desde esta misma perspectiva, como una persona 
poseedora de dignidad. Sin embargo, incluso el criminal -salvo 
el que ha cometido asesinato o crímenes contra la humanidad-161 
conserva algo de su dignidad inherente.

Cabría por tanto distinguir entre la dignidad humana, 
propiamente dicha, y la dignidad civil. La primera es inherente, 
aunque incluso ésta puede serle enajenada en casos extremos 
si la persona trata a los demás como meras cosas;162 la segunda, 
en cambio, no es inherente, pues depende de las circunstancias 
y condiciones en que vive el sujeto, por ejemplo, la ciudadanía, 
el estatus migratorio, purgar una pena, etc. Por otra parte, la 
primera corresponde a la “personalidad innata”, mientras 
que la segunda a la “personalidad civil”, según se expresa 
Kant. Esta correspondencia entre dignidad humana (o ética) 
y personalidad innata, por un lado, y entre dignidad civil (o 

161	  En la actualidad, esto aplica sobre todo en los ordenamientos 
jurídicos en los que sigue vigente la pena de muerte. 

162	  El caso más extremo de trato hacia el otro como cosa se plasma 
cuando tal trato conduce a la muerte. Los crímenes de lesa humanidad, como 
forma más radical de atentado contra el orden humano, son el mejor ejemplo 
de crímenes que violan la dignidad humana, de aquí que la pena por tales 
crímenes sea en muchos casos la muerte. En los Juicios de Nüremberg, los 
jueces parecen haber acogido un criterio cercano a lo considerado por Kant, 
pues 11 de los 24 dirigentes nazis enjuiciados fueron condenados a la horca. 



Tirso Medellín

127

jurídica) y personalidad civil, por el otro, se sigue de un pasaje 
en el que Kant arguye que la pena no debe ser un disuasivo, 
sino sólo una consecuencia del delito, pues de lo contrario se 
estaría utilizando a la persona del delincuente como un medio y 
no como un fin. En palabras de Kant:

La pena judicial… no puede nunca servir simplemente 
como medio para fomentar otro bien, sea para el 
delincuente mismo sea para la sociedad civil, sino que 
ha de imponérsele sólo porque ha delinquido; porque el 
hombre nunca puede ser manejado como medio para 
los propósitos de otro ni confundido entre los objetos 
del derecho real; frente a esto le protege su personalidad 
innata, aunque pueda ciertamente ser condenado a 
perder la personalidad civil.163

A este respecto, hay una diferencia significativa en 
la manera en que se juzga a la persona jurídica y a la persona 
moral. En la primera, la medida del desprecio y la pérdida de 
la dignidad está en relación con la indignidad del acto. En 
la segunda, en cambio, la medida del menosprecio está en 
relación con la posibilidad moral potencial de la persona. Para 
esta última, alguien que juzgue su comportamiento tendría 
que considerar también en los actos, no lo que es, sino lo que 
podría ser, lo que debe ser, del mismo modo que al niño no sólo 
se lo trata conforme a lo que es en el momento presente, sino 
conforme a lo que potencialmente será según su posibilidad, su 

163	  La metafísica de las costumbres, Ak., VI, 331.



Genealogía de la dignidad

128

libertad y su deber. En este sentido, dice Kant que la censura 
o reconvención “nunca ha de llegar hasta el total desprecio 
del vicioso y hasta negarle todo valor moral: porque bajo esta 
hipótesis podría corregírsele nunca; lo cual es inconcebible 
con la idea de un hombre que, como tal (como ser moral), nunca 
puede perder toda disposición al bien”.164 

Así pues, la dignidad moral o ética es inalienable, no 
así la civil. Sólo la primera depende de la relación íntima de 
la persona consigo misma, de su conciencia racional. Pero 
aun ella es absoluta sólo en la medida en que el ser humano es 
miembro del reino de los fines, que es el reino de la moralidad. 
En consecuencia, la validez de la dignidad tiene lugar por la 
razón práctica y por la pertenencia al mundo nouménico, y, en 
estricto sentido, es una idea a partir de la cual es posible pensar 
un ideal. Paradójicamente, sólo concibiendo la dignidad como 
idea e ideal puede evitarse la absoluta dicotomía y escisión que 
se abre en el ser humano como homo noumenon y homo fenomenon. 
Esta dualidad se manifiesta en la ya mencionada caracterización 
de la dignidad como inherente a la persona en su contraposición 
con la dignidad como resultado de sus acciones; entre la 
dignidad del ethos contenida en el concepto grecorromano y 
la dignidad ontológica comprendida en el concepto cristiano; 
entre la dignidad como diferencia, distinción, honor y rango, y la 
dignidad como igualdad. Kant no afirma que la dignidad sea un 
ideal semejante, pero sin tal consideración no podría evitarse la 
contingencia de que el agente moral actúe únicamente conforme 
a su animalidad en vez de actuar conforme a su humanidad. 

164	  Ibid., Ak., VI, 463-464.



Tirso Medellín

129

De acuerdo con la teoría kantiana, ¿cómo podría considerarse 
digna a una persona que actúa sólo tomando en cuenta criterios 
utilitarios y pragmáticos y ve en las demás personas meros 
medios y cosas para su beneficio particular?; ¿habría dignidad 
en alguien semejante que actúa sin respetar la humanidad en 
los otros y en sí mismo?; ¿y cómo juzgar a un individuo que no 
se diferencia por sus acciones de un animal salvaje o que actúa 
incluso peor que uno?; ¿cómo atribuirle dignidad si en su vida 
no se ha constituido estrictamente como persona, toda vez que 
sus acciones no muestran signos de racionalidad y autonomía, 
sino mera pulsión, instinto y heteronomía?

Si consideramos el modo en que explica Kant la idea 
y el ideal, queda de manifiesto el sentido en que la dignidad 
humana es una idea a partir de la cual conformamos un ideal 
que probablemente no se realizará en la práctica, el ideal de 
tratar a uno mismo y a los otros en todo momento como fines en 
sí mismos, pero que, pese a su imposibilidad práctica, merece la 
pena tratar de actuar siempre conforme a él:

debemos admitir -escribe Kant- que la razón humana no 
solamente contiene ideas, sino también ideales, que no 
tienen, por cierto, como los platónicos, fuerza creativa, 
pero sí fuerza práctica (como principios regulativos), y 
sirven de fundamento de la posibilidad de la perfección 
de ciertas acciones… La virtud, y con ella, la sabiduría 
humana en su entera pureza, son ideas. Pero el sabio (del 
estoico) es un ideal, es decir, un ser humano que existe 
meramente en el pensamiento, pero que es enteramente 



Genealogía de la dignidad

130

congruente con la idea de la sabiduría. Así como la 
idea suministra la regla, así el ideal, en ese caso, sirve 
de modelo para la determinación completa de la copia; 
y no tenemos otra norma de nuestras acciones que la 
conducta de este hombre divino [que llevamos] en 
nosotros, con la que nos comparamos, nos juzgamos, y 
con ello nos hacemos mejores, aunque nunca podamos 
alcanzarla. Aunque no se les otorgue nunca realidad 
objetiva (existencia), no por eso estos ideales se tienen 
que tomar por quimeras, sino que suministran una norma 
indispensable de la razón; ésta precisa el concepto de 
aquello que es completo en su especie, para apreciar y 
medir por él el grado y las carencias de lo incompleto. 
Pero pretender realizar el ideal en un ejemplo, es decir, 
en el fenómeno… es algo impracticable.165

El ideal no siempre es para Kant un modelo representado 
individualmente, como en el ejemplo lo es el sabio estoico. En 
otros lugares, habla del ideal en un sentido más bien abstracto, 
como serían los preceptos evangélicos o la noción de la virtud.166 

165	 Crítica de la razón pura, B597.

166	 Sobre lo primero dice Kant, por ejemplo, que el mandato evangélico 
“Ama a Dios sobre todas las cosas y al prójimo como a ti mismo” “presenta, 
como todos los preceptos morales del Evangelio, la disposición moral en 
toda su perfección como un ideal de santidad inalcanzable por criatura 
alguna, y que, sin embargo, constituye el prototipo había el cual debemos 
procurar acercarnos y semejarnos en un progreso sin interrupción pero 
infinito.” Crítica de la razón práctica, Ak. V, 83. Evidencia de lo segundo 
la tenemos cuando dice sobre la virtud que “está siempre progresando y, 
sin embargo, también empieza siempre de nuevo.- Lo primero se sigue de 



Tirso Medellín

131

Así, pues, el respeto absoluto de la dignidad en uno mismo y en 
los demás es un ideal de la razón práctica que sólo puede tener 
absoluta vigencia en la medida en que se considera a la persona 
humana formando parte del reino de la moralidad, pero que 
pierde su carácter absoluto al considerarse desde la perspectiva 
de la persona humana siendo parte del mundo natural. Por esta 
razón, el respeto total a la dignidad humana, es decir, el respeto 
a la humanidad, tan sólo puede realizarse en la conciencia 
moral, como ideal, del mismo modo que la dignidad absoluta 
e inherente de la persona sólo puede ser inviolable en dicha 
conciencia. La dignidad interna, dice Kant, es así inviolable: 

del hecho de que el hombre (físico) se sienta obligado 
a venerar al hombre (moral) en su propia persona, 
tiene que seguirse a la vez la elevación y la suprema 
autoestima, como sentimiento del propio valor interno, 
según el cual el hombre no puede venderse por ningún 
precio (pretium) y posee una dignidad que no puede perder 
(dignitatis interna), que le infunde respeto (reverentia) por 
sí mismo.167 

Resurge aquí el sentido prístino de la dignidad que 
naturalmente determinó el primer concepto grecorromano: 
su vínculo con el sentimiento del valor interno de la persona 
que la lleva a la indignación ante el trato injusto o indigno. 

que, objetivamente considerada, sea un ideal e inalcanzable, pero que, no 
obstante, sea un deber aproximarse a él continuamente.” La metafísica de las 
costumbres, Ak. VI, 409.

167	 Ibid., Ak. VI, 436.



Genealogía de la dignidad

132

Por más que la coacción externa amenace la dignidad civil, 
corporal, social, la conciencia moral permanece siempre 
inviolable, al menos potencialmente. En ésta, piensa Kant, se 
juzgan los propios actos por una especie de tribunal interior, 
el tribunal de la razón, y en tal tribunal hay “un juez interno [que] 
le observa, le amenaza, le mantiene en el respeto (respeto unido 
al miedo)… El hombre puede llegar en su extrema depravación 
hasta no hacerle ningún caso pero, sin embargo, no puede 
dejar de oírla.”168 Atender a tal conciencia es la fuente de la 
moralidad y, por consiguiente, de la humanidad, de modo que 
la manera fundamental de honrar la dignidad de la persona de 
los otros y de uno mismo es actuar conforme a esa conciencia 
que manda respetar la humanidad en cuanto ideal, pues esto 
implica el respeto de todo ser humano. Como se ha dicho, la 
forma práctica que toma el ideal como mandato es el de tratar 
a toda persona como un fin en sí mismo y nunca sólo como 
un medio, lo cual quiere decir que no se debe olvidar que 
toda persona es miembro de un mundo en el que es posible 
perseguir ideales como el de la dignidad y la plena humanidad, 
y que no sólo es miembro de un mundo natural e instrumental. 

Por otro lado, la forma práctica que toma el ideal como 
comportamiento es -y quizás esto lo expresa Kant con mayor 
claridad que ninguno- el respeto. La dignidad demanda en 
la relación con el otro y con uno mismo como otro la actitud 
de respeto: “el respeto que tengo por otros o que otro puede 
exigirme (observatio aliis praestanda) es el reconocimiento de una 
dignidad (dignitas) en otros hombres, es decir, el reconocimiento 
de un valor que carece de precio”.169 

168	 Ibid., Ak. VI, 438.

169	 Ibid., Ak. VI, 462.



Tirso Medellín

133

Kant considera que el respeto es un sentimiento, no un 
deber.170 La ley supone que sea respetada, por lo cual el respeto 
no podría ser un deber; lo que constituye el deber es la acción 
conforme a la ley, según la definición misma del concepto. En 
todo caso, la dignidad conlleva el sentimiento de respeto y se 
puede expresar, aun si no es en sentido estricto, que el respeto 
a las personas es un deber, si bien con ello sólo se está diciendo 
que es un deber actuar conforme a las leyes. Al final de cuentas, 
de tal forma de actuar según una legislación ética, se desprende 
el respeto hacia la persona humana.

Ahora bien, como la idea de la dignidad refiere a la 
humanidad que hay en la persona, quien merece respeto no es 
la persona en primer lugar, sino la humanidad que hay en ella. 
“Despreciar (contemnere) a otros, es decir, negarles el respeto que 
se debe al hombre en general, es, en cualquier circunstancia, 
contrario al deber; porque se trata de hombres. Menospreciarles 
(despicatui habere) interiormente por comparación con otros es 
sin duda inevitable a veces, pero manifestar externamente el 
menosprecio es una ofensa.”171 De nuevo, aquí reitera que lo que 
merece respeto absoluto es la humanidad que hay en la persona, 

170	 “Así pues, cuando se dice que el hombre tiene el deber de la 
autoestima, se dice incorrectamente y más bien tendría que decirse que la ley 
presente en él le arranca inevitablemente el respeto por su propio ser, y este 
sentimiento (que es peculiar) es un fundamento de determinados deberes, 
es decir, de determinadas acciones que pueden concordar con el deber para 
consigo mismo; pero no puede decirse que el hombre tiene el deber de 
respetarse a sí mismo; porque ya para poder concebir un deber en general, 
ha de tener en sí mismo respeto por la ley.” Ibid., Ak. VI, 402-403. 

171	 Immanuel Kant, La metafísica de las costumbres, Ak. VI, 463. 



Genealogía de la dignidad

134

y no esta última como individuo singular, porque la persona, al 
ser sujeto de comparación con las demás, está sujeta a recibir 
un mayor o menor aprecio (“precio de afecto”, dice Kant). 
La humanidad, en cambio, no puede ser susceptible de tales 
gradaciones, pues su valor no reside en el afecto que la persona 
siente hacia ella, sino en la condición para que la persona 
tenga un valor interno e inherente. El valor de la humanidad es, por 
consiguiente, incondicionado, no así el de las personas singulares.

A manera de síntesis, podemos ahora identificar los 
aspectos característicos del concepto ilustrado de la dignidad 
humana. Como se advirtió, los pensadores ilustrados no se 
desprendieron del todo de los sentidos previos, y en especial, 
del sentido grecorromano. En los siglos XVIII y XIX el uso 
más común de la palabra era todavía el de honor y rango. Al 
respecto, hay numerosos estudios que lo indican,172 aunque ello 
es evidente si se consulta la literatura, el derecho y la filosofía de 
época. No obstante, debido a los acontecimientos políticos de 
la Modernidad y la gradual transformación de la mentalidad y la 
cultura europeas, ocurre un proceso de parcial democratización 
del honor. Muestra de ello es la crítica de Paine a las bases de la 
dignidad de la clase noble. 

172	 Ver en especial Jeremy Waldron, Dignity and Rank; Jeremy 
Waldron, “Dignity, Rank, and Rights”, en The Tanner Lectures on Human 
Values, 2009; Chritopher McCrudden, Human Dignity and Judicial 
Interpretation of Human Rights, en The European Journal of International 
Law, Vol. 19, no. 4, 2008, pp. 655-724; Mika LaVaque-Manty, “Dueling for 
Equality: Masculine Honor and the Modern Politics of Dignity”, en Political 
Theory, Diciembre 2006. 



Tirso Medellín

135

Por otro lado, las guerras de religión fueron determinantes 
para que las ideas de la tolerancia y de un campo impenetrable 
para el poder, el campo de la conciencia -en el cual la libertad 
tiene siempre su último resguardo y la dignidad su más sólido 
asiento, como dignidad interna- obtuvieran una gradual difusión 
y reconocimiento, constituyendo así el espíritu liberal que se 
fue consolidando desde el Siglo de las Luces. La libertad interior 
se vinculó entonces con la igualdad y, por esta vía, como se ha 
visto en el pensamiento de Kant, con la dignidad. Lo que hay de 
nuevo en todo ello es que el filósofo alemán, al fundamentar la 
dignidad, logra prescindir de cualquier consideración de tipo 
teológico o religioso. Esta es quizás la marca distintiva que 
dejaron las guerras religiosas sobre la noción de la dignidad 
humana durante la reforma protestante y la contrarreforma: 
la comprensión de que la dignidad humana no podía estar 
condicionada por el credo religioso y, finalmente, que no podía 
incluso estar fundada sobre la fe en un dios.173

Así, pues, reconociendo los límites de la razón humana 
y la posibilidad de conocer realidades absolutas, Kant opta por 
apelar a lo que considera es lo determinante en la constitución 
de la humano. En esto fue hijo de su tiempo, el tiempo de la 
Ilustración y de la paradójica fe en la razón. Concibe, en 
consecuencia, al ser humano desde dos perspectivas, la de 
la mera animalidad, en la que la libertad no existe en sentido 

173	 Cfr. Sergio Dellavalle, “From Imago Dei Mutual Recognition: The 
Evolution of the Concept of Human Dignity in the Light of the Defence of 
Religious Freedom”, en Christopher McCrudden, Understanding Human 
Dignity, Oxford, Oxford University Press, 2013, pp. 435-449.



Genealogía de la dignidad

136

pleno y, por tanto, no puede haber moralidad; y la de la 
racionalidad, en la que la libertad adquiere la forma de la 
autonomía y se funda la moralidad del ser humano y su estricta 
dignidad. El problema es que la persona humana no es ni sólo 
animalidad, ni sólo racionalidad; de modo que su dignidad, 
siendo incondicionada por su razón, está condicionada por 
el comportamiento pulsional e instintivo. Por consiguiente, 
la absoluta dignidad sólo puede tener lugar en el mundo de 
las ideas, el mundo nouménico, en el que la humanidad es un 
modelo que merece absoluto respeto y al cual las acciones de 
todos los seres humanos, por lo que tienen de humanos, deberían 
dirigirse. El trato digno a toda persona humana es entonces un 
ideal de la razón práctica, que no puede realizarse plenamente 
en la realidad, pero al cual se debe aspirar de manera constante. 
Un trato semejante es muestra del respeto a la persona, y en él 
se reitera y realiza la plena dignidad de sí mismo y de los otros, 
pues, como considera Kant, lo que se honra en la persona es la 
dignidad de la humanidad y no sólo la del individuo singular. 
La dignidad es, así, igual en todos los seres humanos, pero tal 
igualdad es potencial. Por tanto, depende de los seres humanos, 
de su comportamiento según principios éticos, que aquel ideal 
se convierte en realidad. Nada hay asegurado, ni la dignidad 
singular ni la igual dignidad, pues ambas ideas dependen para 
realizarse de que la persona se comporte según la humanidad.

Kant parece considerar, por otro lado, que la dignidad 
de la persona está a salvo incluso ante cualquier acto indignante 
que provenga del exterior. Es aquí donde establece el vínculo con 
las ideas tradicionales sobre la dignidad, a saber, los contenidos 



Tirso Medellín

137

semánticos de distinción, rango, categoría, honor, etc. El respeto 
del ideal de la humanidad se hace manifiesto no sólo en el trato 
digno hacia los otros, sino, sobre todo, en el respeto hacia sí 
mismo. Si bien el trato que una persona recibe de los otros puede 
ser ofensivo e indignante, el mismo sentimiento de indignación 
obliga a la persona a refrendar su propia dignidad mediante la 
exigencia de respeto. De este modo, hay un espacio en el que la 
dignidad resulta invulnerable; este lugar es la conciencia. Por 
esta razón, sin importar el tipo de humillaciones a las que sea 
sometida una persona, su respuesta ante ellas siempre puede ser 
digna. La historia ha dado muchísimos ejemplos de ello tanto en 
personajes como en grupos y poblaciones: Sócrates, Espartaco, 
Gandhi, Martin Luther King; los delios ante las amenazas de 
los atenienses, los galos ante el asedio de Alesia por Julio César, 
los partisanos yugoslavos durante la Segunda Guerra Mundial, 
Cuba frente al embargo estadounidense, la población de Gaza 
ante el genocidio cometido por Israel, etc. Así, el primer y más 
profundo peligro para la violación de la dignidad humana no está 
en la ofensa exterior, sino en la sumisión interior. Una persona 
que se humilla a sí misma, que se trata a sí misma como medio 
y no como fin, aniquila, por decirlo de una manera, la fuente de 
toda dignidad, pues abre las puertas para el trato irrespetuoso 
desde fuera.174 El derecho, considera Kant, poco puede hacer 

174	 Al tratar de las cuestiones casuísticas en torno a los deberes del 
hombre respecto a sí mismo, Kant reflexiona sobre las expresiones dirigidas 
a establecer las diferencias de rango; expresiones como vuestra majestad, 
ilustrísimo, su señoría, etc., las cuales terminan por denotar una falsa humildad, 
y que se diferencian de la mera cortesía. Acerca de tales manifestaciones con 
las que se enaltece el rango y el honor de una persona, rebajándose la propia, 
concluye Kant: “quien se convierte en gusano, no puede quejarse después de 
que le pisoteen”. Metafísica de las costumbres, Ak., VI, 437.



Genealogía de la dignidad

138

aquí, pues la dignidad interior pertenece al campo de la ética y 
de la libertad interior, mientras que las leyes jurídicas sólo son 
vinculantes para la libertad exterior.



Tirso Medellín

139

LAS CRÍTICAS AL CONCEPTO ILUSTRADO DE LA 
DIGNIDAD
LAS IDEAS KANTIANAS SOBRE LA DIGNIDAD, y, por tanto, el concepto 
ilustrado en sí mismo, no han estado exentos de crítica. Muchas 
de estas críticas han tenido por objeto el formalismo, la noción 
del valor o el trasfondo cristiano de la ética de Kant. Uno de 
los críticos más mordaces a la noción de la dignidad humana 
tal cual la había formulado el filósofo de Königsberg fue Arthur 
Schopenhauer. Es conveniente considerar brevemente estas 
objeciones y relacionarlas con las ideas de otros pensadores 
posteriores de corrientes muy diversas, como lo son Friedrich 
Nietzsche y Enrique Dussel.

Schopenhauer intentó refutar la totalidad de la 
construcción con la que Kant había sostenido el concepto 
de la dignidad humana. Como es sabido, el fundamento de la 
filosofía schopenhaueriana radica en la voluntad entendida de 
una manera muy distinta a la kantiana. Si en esta última forma, 
la voluntad es concebida como esencialmente determinada por 
la razón, en la primera, en cambio, es concebida como impulso, 
como voluntad de vivir y, por consiguiente, con independencia 
de la racionalidad. Según un texto inédito citado por Roberto 
R. Aramayo en la Introducción a El mundo como voluntad y 
representación, Schopenhauer explica que 

Lo único primario y originario es la voluntad, la θέλημα 
[la volición pulsional ciega e inconsciente propia del 
deseo], no la βούλησις [el proceso deliberativo que 
tiene conciencia de intentar cumplir con un designio]; 
la confusión de ambas, para las que sólo hay una 



Genealogía de la dignidad

140

palabra en alemán, induce a tergiversar mi doctrina. 
Θέλημα es la voluntad intrínseca, o por antonomasia, la 
voluntad en general, tal como es percibida en el hombre 
y en el animal; pero βούλή es la voluntad reflexiva, el 
consilium (la deliberación), la voluntad conforme a una 
determinada elección.175

A partir de esta concepción de la voluntad dirigida 
siempre por el deseo ciego, Schopenhauer sostiene que la 
voluntad es insaciable. Pero lo relevante de esta concepción 
para la crítica a la idea de la dignidad kantiana, es que el valor, 
lo bueno y la relación entre fines y medios se ven forzosamente 
trastocados. De acuerdo con esta primacía de la voluntad como 
deseo irracional, nada puede ser concebido siquiera como un fin 
en sí mismo. Por ello dice: 

‘existir como un fin en sí mismo’ es una expresión 
impensable, una contradictio in adjecto. Ser un fin significa 
ser un objeto de deseo. Cualquier fin sólo puede existir 
en relación a un deseo, del cual, el fin es su motivación 
directa. Sólo así puede tener algún sentido la idea de 
‘fin’, sentido que se pierde en cuanto se rompe esa 
conexión. Pero esta relación, que es esencial a la cosa, 
necesariamente excluye cualquier ‘en sí mismo’.176

Para la voluntad no hay, pues, ni un fin absoluto, ni un 
fin absolutamente bueno. Los fines y los bienes son, por tanto, 

175	 Arthur Schopenhauer, El mundo como voluntad y representación, 
traducción de Roberto R. Aramayo (ed.), vol. 1, México, FCE, 2012, pp. 23-24.

176	 Arthur Schopenhauer, The basis of morality, London, Swan 
Sonnenschein & Co., 1903, pp. 92-93. Traducción propia. 



Tirso Medellín

141

relativos a los deseos singulares. Bajo esa misma consideración, 
la persona tampoco puede ser un fin en sí mismo. El hombre, 
piensa Schopenhauer, es egoísta y las personas siempre son 
consideradas en principio bajo el criterio de utilidad. Cuando 
una persona no le es útil a otra en algún sentido, entonces ella 
en sí misma “se vuelve nada para nosotros”.177 La persona sólo 
tiene, en consecuencia, un valor instrumental, esto es, como 
medio, por lo cual carece de valor alguno si no se relaciona 
con los intereses particulares de otros sujetos. Por estas 
razones, no puede haber otra base o fundamento de la ética 
que el sentimiento de simpatía. Sólo mediante la simpatía y la 
compasión puede el ser humano detener el afán insaciable de la 
voluntad. De esta manera, Schopenhauer no reconoce la validez 
de las nociones kantianas de voluntad ni de “fin en sí mismo”, 
que son esenciales para el concepto ilustrado de la dignidad. 

No obstante, aún va más lejos y cuestiona el más sólido 
fundamento de la dignidad, a saber, la autonomía. Schopenhauer 
considera que la noción de autonomía carece de sentido, 
pues piensa que es una ficción. La voluntad universalmente 
legisladora a la que aludía Kant en la tercera formulación del 
imperativo categórico, por la cual se seguía la autonomía de la 
voluntad, es ficticia porque “reposa en la renuncia a todo interés 
de la voluntad cuando ésta actúa según el sentido del deber”.178 
No puede haber, piensa Schopenhauer, voluntad sin interés o 
motivo, por lo que la idea de un reino de los fines no es otra cosa 
que una utopía.

177	 Ibid., pp. 96-97.

178	 Ibid., p. 99. 



Genealogía de la dignidad

142

	Finalmente, habiendo hecho las críticas anteriores, 
Schopenhauer se dirige contra la idea de la dignidad humana 
como tal. Para ello, parte de la definición misma de la dignidad 
dada por Kant como un valor incondicionado e incomparable. 

Todo valor -escribe Schopenhauer- es la estimación de 
una cosa comparada con otra; es así una concepción 
de comparación y es, en consecuencia, relativa; y esta 
relatividad es precisamente lo que conforma la esencia 
de la idea… Un incomparable, incondicionado, absoluto 
valor, como Kant declara ser la ‘dignidad’, es así, como 
muchas otras cosas más en filosofía, la expresión 
en palabras de un pensamiento que es en realidad 
impensable; tanto como lo es ‘el número más grande’ o 
‘el máximo espacio posible’.179 

Así, para Schopenhauer las personas no son fines en sí 
mismos, pues en la naturaleza no hay lugar en el que los animales 
racionales se comporten hacia los otros considerándolos en 
esa forma; añade que la idea de una voluntad pura y autónoma 
es una ficción porque la voluntad siempre está movida por 
intereses particulares y una voluntad autónoma no puede, en 
consecuencia, existir como legisladora universal en un reino 
de los fines; finalmente, concluye que la definición misma de 
la dignidad carece de sentido porque es un contrasentido que 
exista algo que valga por sí mismo, toda vez que el valor de 
una cosa se define siempre por la relación con algo. Por estas 
razones consideró que Kant no había conseguido establecer 

179	 Ibid., pp. 101-102. 



Tirso Medellín

143

una fundamentación de la ética y que el imperativo categórico 
no era sino la inversión de la teología moral del cristianismo. 

 Además de esta crítica general, hay otros aspectos que 
merecen atención: el primero de ellos es el cuestionamiento 
que hace sobre el respeto a los animales; el segundo es el 
señalamiento sobre la pena de muerte como un trato indigno 
hacia los prisioneros. Kant consideraba a los animales no 
racionales como meras cosas, es decir, como medios. Pero 
entonces cómo se podría impedir el maltrato hacia los 
animales no racionales. Kant considera en la Metafísica de las 
costumbres que la razón por la que el ser humano tiene el deber 
de no maltratar a los animales es sólo por un deber hacia sí 
mismo, pero no porque tenga un deber hacia las mascotas, los 
animales de trabajo, etc. El deber hacia uno mismo consiste en 
este caso en que, si maltrata a los animales, “se embota en el 
hombre la compasión por su sufrimiento, debilitándose así y 
destruyéndose paulatinamente una predisposición natural muy 
útil a la moralidad en la relación con los demás hombres”.180 Esto 
perspectiva, considera Schopenhauer, va contra los principios 
de la ética oriental, sobre todo del budismo y el hinduismo, y es 
característica de la visión judeocristiana que ve al mundo como 
un medio para su subsistencia, en vez de considerar al mundo 
como “la Eterna Realidad inmanente en todo aquello que tiene 
vida”.181 Independientemente de la inspiración religiosa de 
este pensamiento, se abre un aspecto relevante para la idea de 
dignidad, a saber, si la fuente y el fundamento de la dignidad 

180	 Immanuel Kant, Metafísica de las costumbres, Ak. VI, 443.

181	 Arthur Schopenhauer, The basis of morality, p. 95.



Genealogía de la dignidad

144

pueden encontrarse, antes que en la libertad y la racionalidad 
de la persona humana, en la vida misma.

Esto último se relaciona con la segunda cuestión 
enunciada por Schopenhauer: la pena de muerte. Ya se ha 
comentado cómo la cuestión de la pena de muerte se vuelve 
problemática una vez que se reconoce la dignidad humana. 
Tanto Tomás de Aquino como Kant abordaron el problema 
sin dar una solución satisfactoria. Schopenhauer estima que 
el segundo entra en contradicción al defenderla, pues en tal 
caso se estaría tratando a la persona como una cosa y como 
un medio para el fin de generar el terror y evitar que los demás 
ciudadanos violen la ley. Se ha visto que no era éste el sentido de 
la teoría kantiana, sin embargo, si la dignidad se fundamentara 
en la vida, más bien que en la racionalidad y la autonomía, 
desde la perspectiva jurídica se abriría un espacio mucho más 
amplio para la protección de la dignidad de las personas y, por 
consecuencia, de los derechos humanos.

Se aprecia, pues, la relevancia de las observaciones de 
Schopenhauer. Éstas han tenido eco directa o indirectamente 
en el pensamiento de filósofos posteriores. Entre ellos 
cabe mencionar cronológicamente a Nietzsche. La crítica 
nietzscheana se dirige, no tanto contra Kant, como contra la 
noción de la dignidad humana en sí misma, pues considera 
que representa los valores de la moral cristiana y el 
resentimiento, de lo que él considera la medianía, frente a la 
aristocracia de los hombres con voluntad de poder. Nietzsche 
intenta rescatar los valores agonales de la ética heroica de los 
primeros tiempos de las poleis griegas y contrasta el antiguo 



Tirso Medellín

145

Estado guerrero con el moderno Estado liberal de derecho, en 
el que no ve sino un instrumento para someter a los espíritus 
fuertes. “Los modernos -escribe Nietzsche- tenemos ventaja 
sobre los griegos con dos conceptos dados como consolación 
-como si realmente lo fuera- a un mundo que se comporta a 
la manera de los esclavos evitando ansiosamente la palabra 
‘esclavo’: nosotros hablamos de la ‘dignidad del hombre’ y de 
la ‘dignidad del trabajo’ […] Los griegos no tenían necesidad 
de alucinaciones conceptuales como ésta.”182 

A Nietzsche le parece que la dignidad humana y lo 
asociado con ello, como el derecho al trabajo digno, son ideas 
que más que dignificar al hombre lo empobrecen, porque 
significa que toda persona sin distinción debe ser tratada como 
igual. Esta es la expresión de la mala conciencia que se ha 
extendido por el mundo después de la época heroica: hacer del 
modelo del hombre, no al hombre superior, sino al inferior. La 
dignidad humana es, pues, la expresión del resentimiento hacia 
los que sobresalen, pero también la garantía de un conformismo 
que se regocija en la actitud pasiva y reactiva de los más débiles.

Si bien esta crítica extrema de la dignidad humana es 
bastante simplista, pues sólo ve en el conflicto la oposición entre 
las voluntades sin tomar en cuenta el profundo sufrimiento y 
la deshumanización extrema a la que es capaz de llegar el ser 
humano en condiciones de violencia extrema, hay sin embargo 
algo que vale la pena destacar como riesgo para los discursos 

182	 Friedrich Nietzsche, “The Greek State”, en Friedrich Nietzsche, On 
the Genealogy of Morals, New York, Cambdridge University Press, 2006, pp. 
164-165. Traducción propia.



Genealogía de la dignidad

146

sobre la dignidad humana. Este principio, una vez reconocido 
como base de los derechos humanos, es decir, como garantía 
para la protección de la persona por parte del Estado, puede 
conducir a la ciudadanía pasiva que, en vez de dignificarse, 
asume su dignidad sin responsabilizarse por ella. Esto conlleva 
un paternalismo semejante al que se desarrolló durante la 
posguerra y que generó una ciudadanía pasiva.183 La persona, al 
saberse poseedora de dignidad -que no sentirse poseedora de 
ella-, exige la protección jurídica de sus derechos invocando el 
principio de la dignidad humana, aun si ella misma no actúa 
conforme a tal dignidad. Hay infinidad de ejemplos que se 
pueden referir sobre esto y van desde casos extremos, como 
son los asesinos y miembros de la delincuencia organizada, 
hasta ciudadanos comunes, políticos y burócratas que, al 
corromperse, violan su responsabilidad como ciudadanos al 
tiempo que violan su dignidad, pues se prestan a ser utilizados 
como medios para los fines de otros. 

Para concluir estas consideraciones filosóficas 
sobre la dignidad humana, queda por analizar un poco más 
detenidamente un aspecto de la crítica de Schopenhauer, que 
retoma Enrique Dussel. Éste reitera que la dignidad humana es 
un sentimiento; pero a diferencia de otro tipo de sentimientos, 
como, por ejemplo, la alegría de ver a una amistad, se trata 
de un sentimiento de algo que aún no está dado, de algo que 
a través del sentimiento se va construyendo. “La dignidad, 
como la identidad a la que se refiere -escribe-, se conquista, 

183	 Adela Cortina, Los ciudadanos como protagonistas, Barcelona, 
Galaxia Gutenberg/Círculo de lectores, 1999. 



Tirso Medellín

147

se va construyendo procesualmente. Es un movimiento de 
‘dignificación’.”184 Así pues, la persona debe actuar para afirmar 
su dignidad frente al otro que lo cosifica. En consecuencia, ésta 
última no sólo posee una dimensión ética, sino también una 
dimensión política. De aquí la relevancia de la dignidad humana 
en la filosofía de la liberación, la cual se enmarca en el discurso y 
las teorías de la izquierda latinoamericana que asumen la crítica 
contra el imperialismo y el eurocentrismo. 

Históricamente, la dignidad humana ha sido negada en 
cada acto de opresión, de sometimiento y de esclavización. “El 
esclavo ha sido destituido de su dignidad de sujeto ético. Se lo 
ha transformado en ‘cosa’ sin derecho alguno”.185 En este aspecto 
Dussel parece estar de acuerdo con la definición kantiana, pues 
asume que lo contrario a la dignidad es la cosificación, el uso del 
otro como un medio. No obstante, critica otro aspecto de dicha 
definición: del mismo modo que Schopenhauer, cree que Kant 
cometió un error al identificar “dignidad” y “valor”. La razón de 
este equívoco es la misma que había indicado Schopenhauer, a 
saber, que el valor siempre es relativo. En efecto, para Dussel el 
valor es mediación y, como tal, no puede ser absoluto. Por tanto, 
Kant “confunde ‘dignidad’ de la persona con ‘valor’.”186 Si Kant 
había dicho con acierto que la persona no puede ser un medio, 
ahora hay que decir, piensa Dussel, que ello no significa que sea 
un fin. La consecuencia de esto es que la persona no puede ser 

184	 Enrique Dussel, Materiales para una política de la liberación, México, 
UANL/Facultad de Filosofía y Letras/Plaza y Valdés, 2007, p. 137.

185	 Ibid., p. 139.

186	 Ibid., pp. 141-142.



Genealogía de la dignidad

148

siquiera algo que posee valor en sí mismo; la persona no posee 
valor, sólo dignidad. 

Estas afirmaciones pueden ser objeto de un amplio 
debate y presuponen una extensa crítica que ha realizado 
este filósofo latinoamericano a las éticas axiológicas.187 Para 
hacer una síntesis extrema, baste señalar que considera que 
todas las éticas occidentales de la Modernidad han caído 
dentro de la dualidad sujeto-objeto, lo formal-material, 
olvidando así el ser (perspectiva ontológica), el mundo de 
la vida que no se aprehende mediante la “representación” 
ni mediante la “constitución de sentido”, sino mediante la 
apertura a la manifestación del ser. Tal apertura tiene que 
implicar tres momentos de la ética, el momento material (al 
que pertenece el principio material universal de la ética), 
el momento formal (al que pertenece el principio formal 
universal de la ética) y el momento de la factibilidad (al que 
pertenece el principio ético de factibilidad).188 

187	 Ver Enrique Dussel, Para una de-strucción de la historia de la ética I, 
Mendoza, Ser y Tiempo, 1972.

188	 Ver Enrique Dussel, Ética de la liberación en la edad de la 
globalización y la exclusión, Madrid, Trotta, 1998, pp. 132, 214 y 268. 
El principio material manda actuar siempre buscando la producción, 
reproducción o desarrollo de la vida humana; el principio formal 
manda actuar, en un contexto argumentativo, siempre reconociendo a 
los interlocutores como iguales y con disposición para llegar a acuerdos 
aceptando el mejor argumento y considerando el principio ético material; el 
principio de factibilidad manda actuar siempre considerando la factibilidad 
(la acción posible) según los principios éticos material y formal. 



Tirso Medellín

149

De estos tres principios, basta con mencionar el 
primero por las consecuencias que tiene para la noción de la 
dignidad humana. Éste, dice: “El que actúa humanamente 
siempre y necesariamente tiene como contenido de su 
acto alguna mediación para la producción, reproducción o 
desarrollo autorresponsable de la vida de cada sujeto humano 
en una comunidad de vida, como cumplimiento material de 
las necesidades de su corporalidad cultural […], teniendo por 
referencia última a toda la humanidad.”189 Enrique Dussel 
considera que la ética kantiana “tiene que presuponer la ética 
material como un escenario hipotético”;190 en contra de esto, 
intenta, no suponer, sino reconocer el ámbito de la materialidad 
de la existencia humana y, por tanto, de la ética. Como queda 
expresado en el principio ético material, el fundamento último 
de toda ética, el momento material, es la vida del ser humano. 
Dussel insiste una y otra vez en que la ética que propone es una 
“ética de la vida”.

Bajo la consideración de este principio, la dignidad 
humana debe tener un fundamento más amplio que el kantiano 
mundo ideal de los fines, por el que la validez de la dignidad 
humana sólo se limitaría a momento formal de fundamentación 
del imperativo categórico y su aplicación a casos prácticos 
en los que el contenido material es sólo supuesto. Desde esta 
perspectiva, la persona como sujeto de la dignidad humana ya 
no es sólo un fin -enfoque racionalista- sino un ser corporal 

189	 Ibid., p. 132.

190	 Ibid., p. 174. Ver Enrique Dussel, Para una de-strucción de la 
historia de la ética, p. 105.



Genealogía de la dignidad

150

con vida. Por ello, Dussel cree que la definición kantiana de 
la dignidad como el fin en sí mismo es equívoca. Según este 
pensador, la persona no es algo que posea valor en sí misma, ni 
es un fin en sí mismo, como ya se ha comentado. La persona sólo 
posee dignidad y ésta es algo absoluto por sí, algo que ni siquiera 
puede decirse que valga. ¿Cuál es, pues, el asiento de esta 
dignidad? Ninguno otro que la persona que, en su corporalidad, 
vive. “El criterio absoluto, lo digno -escribe Dussel- es el ‘sujeto 
corporal vivo’”,191 por tanto, no un ideal, sino algo concreto y 
existente. La concepción dusseliana de la dignidad humana se 
resume en una nota de su Ética de la liberación:

El sujeto ético posee una dignidad suprema en el ‘ciclo’ de la 
reproducción de la vida en el planeta Tierra. Como afirmaba 
Kant, la persona no es un medio; pero, más allá de Kant, no 
es tampoco un fin, sino que es un sujeto ético que ‘pone’ (y 
‘juzga’) los fines. Todos los seres vivos tienen por su parte una 
diferenciada dignidad o valor, en cuanto se acercan o alejan de 
la producción, reproducción y desarrollo de la vida humana, 
referencia última (por su realidad [complejidad cerebral] y 
eticidad [autoconciencia responsable)] de la vida en cuanto tal. 
Esto no es antropocentrismo, sino el saber situar al ser humano 
por su complejidad en el punto central del ‘ciclo de la vida’.192

Se muestra aquí una aportación significativa para la idea 
de la dignidad humana: su vínculo indudable con la condición 
vital, cosa que subestimó Immanuel Kant. Sin embargo, ello 

191	 Enrique Dussel, Materiales para una política de la liberación, p. 142.

192	 Enrique Dussel, Ética de la liberación en la edad de la globalización 
y la exclusión, p. 491 n.358.



Tirso Medellín

151

no quiere decir que tal contenido no quedara protegido bajo 
el concepto ilustrado, sólo que en él la vida es un contenido 
inherente y que está en la base, pues sin él no sería siquiera 
posible la dignidad. Para Kant lo que el valor de la dignidad 
humana protege no es la vida por sí misma -pues para ello no 
hace falta más que el instinto-, sino la vida humana, es decir, 
una vida en la que la persona merece respeto.193 El orden natural 
es suficiente para proteger la vida animal y, por consiguiente, 
también la del ser humano (al final de cuentas, la especie 
homo sapiens es una de las más exitosas desde la perspectiva 
evolutiva); pero para lo que no es suficiente el orden natural es 
para proteger la vida de respeto entre las personas, en la que 
la dimensión emotiva juega un papel fundamental (no hay que 
olvidar que la dignidad surge en principio como sentimiento), y 
no sólo las dimensiones sensitiva e instintiva. 

Por otra parte, el mismo Dussel cae en la dificultad 
de distinguir dos contenidos semánticos que están tan 
estrechamente entrelazados, como lo son la dignidad y el valor. 
En la cita anterior dice que los seres vivos “tiene una diferenciada 
dignidad o valor”, y por tanto utiliza ambos términos como 

193	 Ver la Sentencia BVerfGE39, 1, del Tribunal Constitucional Federal 
Alemán. En los fundamentos de la resolución se lee: “la vida en desarrollo 
también goza de la protección de la dignidad humana garantizada en el 
Art. 1, párrafo 1 de la Ley Fundamental. Donde existe vida humana, ahí 
corresponde también dignidad humana; no es determinante el hecho de 
que el portador sea consciente de esta dignidad y que esté en condiciones 
de hacerla valer por sí mismo”. Jurisprudencia del Tribunal Constitucional 
Federal Alemán: Extractos de las sentencias más relevantes, compiladas por 
Jürgen Schwabe, México, Fundación Konrad Adenauer, 2009, pp. 116-117.



Genealogía de la dignidad

152

sinónimos o, en todo caso, los asimila, cayendo en una flagrante 
contradicción. Pero independientemente de ello, considerar 
que el valor es siempre algo relativo a medios y fines es reducirlo 
a una sola forma de la realidad valorativa, la instrumental, como 
en el caso del valor de cambio y el valor mercantil.

Por último, hay que decir que identificar la dignidad con 
el ser, esto es, con el ser vivo, despoja a la noción de dignidad de 
su riqueza semántica. La definición kantiana es en este sentido 
mucho más rica cualitativamente, pues en ella se entrelazan 
el sentido de respeto, diferencia, distinción, humanidad (y no 
sólo vida biológica), fin en sí mismo, persona, racionalidad, 
sentimiento o emoción. En cambio el concepto que recupera 
Dussel (junto con otros, como Heidegger o Zubiri) resulta en 
expresiones que son extrañas al uso del lenguaje en las distintas 
épocas de la historia. Ejemplo de ello es la siguiente cita del 
mismo Dussel: “La vida humana, el sujeto vivo ni tiene valor ni 
tampoco tiene derecho ‘a la vida’. El sujeto humano viviente tiene 
dignidad y en tanto tal ‘funda’ todos los valores, aun los éticos, 
y todos los derechos.”194 Olvida Dussel aquí que, en el ámbito 
del derecho, el marco jurídico protege no sólo la dignidad de 
la persona viva, sino también la de la persona muerta.195 Kant 
señala sobre el derecho al buen nombre tras la muerte:

194	 Enrique Dussel, Materiales para una política de la liberación, p. 143.

195	 Ejemplo de esto es el famoso caso Mephisto, Sentencia BVergfGE 
30, 173, del Tribunal Constitucional Federal Alemán, en el que se limitó 
la libertad artística invocando la dignidad del fallecido y su descendencia. 
Ver Ingo v. Münch, “La dignidad del hombre en el derecho constitucional 
alemán”, en Foro, Nueva época, núm. 9, 2009, p. 113.



Tirso Medellín

153

Que mediante una vida intachable y una muerte que la 
concluye el hombre adquiera como suyo un buen (o mal) 
nombre, que le sobrevive, cuando ya no existe como 
homo phaenomenon, y que los supervivientes (parientes o 
extraños) estén también autorizados a defenderle ante 
un tribunal […]; que él pueda -digo- adquirir un derecho 
semejante, es un fenómeno, tan raro como innegable, de 
la razón legisladora a priori, que extiende su mandato y 
prohibición incluso allende los límites de la vida.196

Pero volviendo a la afirmación de que “el sujeto vivo 
no tiene valor” porque tiene dignidad, resulta extraño al uso 
habitual de los términos afirmar que las personas no tienen 
valor. Incluso el mismo Dussel, en el texto citado más arriba 
dice: “los seres vivos tienen por su parte una diferenciada 
dignidad o valor”, empleándolos como sinónimos. Un pasaje 
de la Carta sobre el “humanismo” de Martin Heidegger, que cita el 
mismo Dussel, cae en esta misma oposición de los términos que 
resulta problemática: 

De lo que se trata es de admitir de una vez que al designar 
a algo como ‘valor’ se está privando precisamente a lo 
así valorado de su importancia [Würde=dignidad]. Esto 
significa que, mediante la estimación de algo como valor, 
lo valorado sólo es admitido como mero objeto de la 
estima del hombre. Pero aquello que es algo en su ser no 
se agota en su carácter de objeto y mucho menos cuando 
esa objetividad tiene carácter de valor. Todo valorar es 

196	  Immanuel Kant, La metafísica de las costumbres, Ak. VI, 295.



Genealogía de la dignidad

154

una subjetivación, incluso cuando valora positivamente. 
No deja ser a lo ente, sino que lo hace valer única y 
exclusivamente como objeto de su propio quehacer.197

Heidegger considera que valorar algo es despojarlo de su 
dignidad, pues hacerlo implica que aquello que es digno en su 
ser se convierta en objeto para un sujeto. Al volverse relativo al 
sujeto, el ser se oculta en lugar de desvelarse. Por ello, escribe 
Heidegger, “El pensar en valores es aquí y en todas partes la 
mayor blasfemia que se puede pensar contra el ser”.198 El ser no 
puede ser valorado, simplemente es. La estimación humana del 
ente implica siempre considerarlo desde una sola perspectiva, 
la del sujeto y, por tanto, disminuir su dignidad ocultando el 
ser. Sin embargo, esta concepción ontológica de la dignidad, 
de la que habla Heidegger, que sólo podría ser apreciada en la 
actitud contemplativa del filósofo y el artista, tiene la dificultad 
del inmovilismo práctico. Lo digno del ser del ente sólo se 
contempla y la actitud práctica correspondiente únicamente 
podría caber en la apertura del pensar al ser, lo cual constituye 
una posición moral en el mundo, pero una posición que pretende 
ir más allá del ente, olvidando que, en éste, en el sujeto humano 
que valora, es donde acontecen los conflictos éticos. Esta misma 
dificultad se constata en el pensamiento de Heidegger sobre 
los conflictos tecnológicos de los últimos siglos. Como escribe 
Jorge Linares: “Heidegger desacredita todo intento de poner 
límites éticos al poder tecnológico para contrarrestar su poder, 

197	 Martin Heidegger, “Carta sobre el ‘humanismo’”, en Hitos, Madrid, 
Alianza Editorial, 2007, pp. 285-286.

198	 Id.



Tirso Medellín

155

dejándonos sólo el recurso de una abstracta capacidad artística 
para aproximarnos a la Ereignis [“acontecimiento apropiador 
del ser”], y encontrar así una vía de escape (quizás momentánea 
y provisional) al influjo del poder tecnológico”.199

Vemos, pues, que la dignidad humana concebida 
en oposición al valor trae mayores dificultades de las que 
resuelve: tal asociación es contraria al uso común del lenguaje 
en la actualidad, y sobre todo en la historia; por otro lado, si 
la dignidad se remite al ser, se vuelve un concepto inoperante 
desde el punto de vista moral (como en Heidegger); además, 
no se aclara por qué, si la dignidad se origina en el sentimiento 
(de indignación) y, por tanto, surge dentro de la dimensión 
emocional y estimativa del ser humano, entonces se busca 
desvincularlo del carácter estimativo de los valores; por último, 
se afirma que la dignidad humana refiere al “sujeto corporal 
vivo” (como lo hace Dussel), pero esto dificulta comprender, 
por ejemplo, por qué considera que unos seres vivos son más 
dignos que otros, qué es lo que hay de específicamente digno en 
el ser humano frente a otros animales, de qué manera se podría 
entender la dignidad tras la muerte, entre otras cuestiones 
semejantes.

199	 Jorge Enrique Linares, Ética y mundo tecnológico, México, FCE/
UNAM, 2008, p. 104.



Genealogía de la dignidad

156



Tirso Medellín

157

CONCLUSIONES

EN EL RECORRIDO HISTÓRICO-FILOSÓFICO de las nociones de la 
dignidad en Occidente, quedó de manifiesto la pluralidad de 
sentidos en los que se ha empleado. Tras esa pluralidad aparece 
una cuestión que merece la pena pensar: el de la extraña situación 
de que, denotando inicialmente distinción y jerarquía, terminó 
significando igualdad. En el curso de este trabajo, este fenómeno 
ha quedado explicado por la trifurcación de la dignidad en los 
conceptos grecorromano, cristiano e ilustrado. En el tránsito 
del primero al segundo, la distinción y la igualdad se muestran 
como carentes de contradicción, pues la dignidad deja de referir 
a los individuos, para comenzar a referir a la especie. Entre 
especies sigue habiendo una jerarquía, una distinción, pero 
entre los seres humanos hay igualdad. 

No obstante, la formación de estos tres conceptos no 
estuvo exento de dificultades, lo cual sólo pudo esclarecerse 
a través del estudio más o menos pormenorizado de las 
consideraciones filosóficas sobre la dignidad. Veamos los 
resultados obtenidos.

En el concepto grecorromano, la dignidad es consecuencia 
de las manifestaciones naturales de la personalidad. Este 
concepto está relacionado con la autopercepción motivada por 
sentimientos connaturales a la persona, en los cuales se configura 
el origen de la dignidad como sentimiento. Así, la dignidad es 
siempre y, en primer lugar, un sentimiento del propio valor, la 
autoestima, de lo cual se deriva también el sentimiento reactivo 
de la indignación ante el trato injusto o el maltrato padecido. 
Tales aspectos configuran el contenido natural de la dignidad.



Genealogía de la dignidad

158

Sin embargo, en las comunidades antiguas de Grecia 
y Roma ya se aprecia el condicionamiento social de la 
autopercepción, con lo cual comenzó a asociarse al estatus 
social, derivando en nuevos contenidos. La dignidad apareció 
entonces revestida con todas las marcas que denotan categoría, 
distinción, jerarquía, rango, superioridad y diferencia. La 
apariencia comenzó a tener un lugar central en la identificación 
de la dignidad. El ajuar, el modo de expresión, la ubicación 
de los predios, entre muchas formas artificiales creadas en 
cualquier época para distinguir entre clases, órdenes, etc. La ley 
fue igualmente determinante en la práctica de estas formas de 
manifestación y reconocimiento de la dignidad. Es a través de 
la ley que la dignidad pasó a institucionalizarse formalmente 
en las jerarquías. La dignidad se asoció entonces no tanto con 
la persona, sino con la función. Con ello, el funcionario se 
convirtió en un dignatario, lo cual ha perdurado a lo largo de la 
historia hasta el presente.

Ahora bien, según el concepto grecorromano, el vínculo 
de la dignidad con la persona se debía en principio a las cualidades 
naturales (ser hombre, ser racional, tener la capacidad del 
autodominio, etc.) y a la praxis virtuosa o viciosa. Aunque en la 
Grecia clásica no hubo una reflexión filosófica expresa sobre la 
dignidad, se puede inferir la concepción predominante a partir 
de las ideas de Aristóteles sobre la libertad y la esclavitud. De 
acuerdo con ellas, la dignidad poseía gradaciones, así como el 
valor que atribuimos a los objetos posee grados.200 La dignidad 

200	 En griego, dignidad se expresaba con el término axios y semnotès. 
La primera de ellas también se traduce como valor. 



Tirso Medellín

159

máxima sería la de la persona que por naturaleza y por 
convención es libre; quien careciera de libertad por naturaleza 
y por convención estaría privado de dignidad. Entre estos dos 
extremos, la dignidad sería parcial. Esto implica que, en el 
concepto grecorromano, la dignidad puede perderse debido al 
comportamiento indigno o debido a las circunstancias.  

Por tanto, hay una dignidad esencial y una dignidad 
accidental, ambas referidas a la persona singular en un texto 
específico que es el de la comunidad a la que pertenece. Debido 
a esto último, la dignidad grecorromana tiene un fuerte vínculo 
con la comunidad. La dignidad personal representa la dignidad 
del grupo social al que pertenece, ya sea el genos o la polis. 

Así, pues, el concepto grecorromano, considerado desde 
el lado interno, implica una esencia vinculada con una praxis 
de las cuales deriva el valor de las personas; pero desde el 
lado externo, es relativa a la posición que éstas ocupan en la 
comunidad y la autoconcepción de ella frente a otras. En pocas 
palabras, la dignidad es una relación externa entre personas, 
condicionada por la naturaleza de éstas.

El concepto cristiano de la dignidad trastoca el grecorromano 
al incorporar las ideas cosmopolitas del helenismo. Lo que en el 
pensamiento estoico se manifestó como el valor interno de las 
personas y la igualdad de los individuos pertenecientes a pueblos 
diversos -pese a que ideas semejantes habían sido planteadas 
desde ante por los sofistas-, llegó a ser en el cristianismo el valor 
de la especie por sí misma. El monoteísmo judeocristiano y el 
mito de la creación permitieron establecer una nueva jerarquía, 
esta vez ya no entre personas, sino entre especies.



Genealogía de la dignidad

160

	 De este modo, la dignidad se volvió, por primera vez, 
dignidad humana, y así fue nombrada. En ello se trasluce su 
alcance universal: todos los miembros de la especie son iguales 
y poseen dignidad. Sin embargo, esta concepción de la especie 
es entendida según la metafísica aristotélica, como diferencia 
específica, es decir, como “naturaleza racional”, según la 
definición que da Boecio de la persona y que recupera Tomás 
de Aquino. La dignidad deriva de esta naturaleza, con lo cual 
es determinada por el carácter racional del ser humano en 
tanto especie. La dignidad llega entonces a considerarse como 
absoluta. Solamente los seres racionales poseen dignidad y en 
el orden divino de la creación ello implica ocupar un lugar fijo 
dentro de una jerarquía según la cual, de manera simplificada, 
el lugar supremo corresponde a Dios, el segundo, a los seres 
humanos, y el lugar inferior, al resto de los animales.

Tal concepto universalista de la dignidad trae consigo 
algunas consecuencias importantes. La primera de ellas es que, 
a partir de su asociación con la naturaleza de la especie, se hace 
inherente e inalienable; en otras palabras, no puede privarse 
a ninguna persona de su dignidad y, por consiguiente, todos 
los seres humanos deben ser tratados con respeto. La segunda 
consecuencia deriva de la primera, ¿si se debe tratar a todos los 
seres humanos con el mismo respeto, cómo se justificarían los 
castigos penales que se dirigen contra la persona: la privación 
de la libertad y la pena de muerte?

La solución que Tomás de Aquino dio consiste en 
considerar que los seres humanos pueden decaer en su dignidad, 
mas no perderla. De esta manera, se supone una dignidad 



Tirso Medellín

161

absoluta, pero a la vez gradual; absoluta en esencia, pero relativa 
en la práctica. Sin embargo, la cuestión no queda resuelta con 
ello. En Pico della Mirandola, en cambio, la dignidad humana 
es relativa a los actos de los seres humanos -por tanto, ya 
no absoluta-, de modo que por medio de ellos encuentra su 
medida en la jerarquía de la creación. No obstante, también en 
esta teoría se presentan dificultades. Una de ellas consiste en 
explicar cómo es que los actos de algunos individuos afectan 
a la dignidad de toda la especie a la que pertenecen. Así, pues, 
quedó abierta una cuestión de nueva cuenta abordada en la 
formación del concepto ilustrado.

	Si se considera el concepto cristiano de la dignidad desde 
la doble perspectiva de lo interno y lo externo, se evidencia un 
cambio significativo. Internamente, la dignidad corresponde 
a la especie, por su naturaleza racional; pero externamente, la 
dignidad está determinada por el lugar subordinado respecto a 
Dios y supraordenado respecto al resto de los animales. Así, la 
igualdad entre las personas es concebida intraespecie, pero la 
diferencia y la jerarquía del concepto grecorromano pasan, en el 
concepto cristiano, a estar en relación con las otras especies y 
con un ente creador.

	Por último, el concepto ilustrado -al que se dedicó 
mayor atención en este repaso histórico- repite muchos de 
los contenidos que se encuentran ya en el concepto cristiano: 
libertad, racionalidad, persona, igualdad, inherencia e 
inalienabilidad. Tal repetición condujo a que se considerara que 
el tránsito de un concepto a otro fue una simple secularización 
por la cual sólo se prescindió de la base teológica del anterior. 



Genealogía de la dignidad

162

Aunque esto sea cierto, pues indudablemente ocurrió una 
secularización al suprimir de la fundamentación el mito del 
creacionismo, sin embargo, la formación del nuevo concepto en 
la filosofía kantiana aportó contenidos y perspectivas que no 
estaban presentes en la noción cristiana. Por tanto, ocurrió algo 
más que la mera secularización.

Tres aportaciones son importantes en este sentido. 
La primera de ellas es la nueva definición de la persona 
como aquello que es un fin en sí mismo. Con ello se hace a 
un lado su definición metafísica que obligaba a plantearla en 
términos esencialistas. La segunda, es la idea de la humanidad 
entendida como ideal moral que determina al ser humano. En 
esta concepción de la humanidad hay, aún hoy, una amplia 
posibilidad de desarrollo desde la filosofía moral que no ha sido 
suficientemente considerado. La tercera consiste en el concepto 
de la autonomía, a la cual atribuye Kant el fundamento de la 
dignidad humana. La autonomía se distingue de la libertad; 
podría decirse que es un sentido de ella entre otros, como la 
libertad de indiferencia, el libre arbitrio, la libertad natural, etc. 
Al destacar la autonomía por sobre la libertad, de nuevo se evita 
caer en el plano metafísico desde el cual es tan difícil resolver la 
cuestión de si el ser humano es libre. 

Así, pues, el concepto ilustrado replantea los contenidos 
ya presentes en la noción de la dignidad humana, pero los 
organiza de una manera diferente. Esto es patente en el 
tratamiento de la racionalidad. En efecto, una de las bases de la 
dignidad sigue siendo la razón en tanto condición de la libertad. 
La persona todavía es considerada como un animal que posee 



Tirso Medellín

163

racionalidad; sin ésta, no puede haber conciencia de los fines a 
los que se dirige la acción y, por consiguiente, tampoco puede 
haber autoconciencia del yo como un fin. A ello se agrega la 
autonomía como base que permite pensar al conjunto de los 
seres racionales como un reino de los fines, el cual no es sino 
un mundo posible en el que las leyes éticas y, en consecuencia, 
los deberes, estuvieran firmemente establecidos. Bajo la mirada 
kantiana, un reino semejante sería uno en que la dignidad 
humana fuera plenamente respetada.

Pero, puesto que tal reino corresponde con sólo una 
perspectiva desde la cual se contempla el mundo, y puesto 
que la otra perspectiva, la del mundo fenoménico, obliga 
a considerar las innumerables dificultades que enfrenta el 
ser humano para la realización de tal ideal, la legislación de 
dicho reino sólo puede ser considerada como una meta con la 
que sólo podrá haber una gradual aproximación, más nunca 
una realización plena. Por tanto, esa legislación ideal tan 
solo marca el camino que podrá seguir el ser humano como 
humanidad. Ésta es, entonces, el ser humano en tanto ser 
moral, y el fundamento material de ella es la dignidad. 

La dignidad se desprende de su fundamentación 
esencialista y metafísica (en el sentido kantiano de metafísica 
de la naturaleza, aunque ahora se sustenta sobre una metafísica 
de las costumbres). Su definición es el simple valor inherente 
e interno, lo que lleva a Kant a sostener que, puesto que es 
incondicionado, es absoluto. La dignidad es el valor que se 
atribuye a la humanidad en tanto un fin en sí misma. Pero al 
atribuirle dignidad a la humanidad, se atribuye también a la 



Genealogía de la dignidad

164

moralidad y a la persona. De este modo, la dignidad deja de 
estar asociada en primera instancia con la persona, a la cual 
sólo se le atribuye secundariamente y en la medida de sus actos. 
Reaparece, pues, en alguna medida, la concepción de Pico della 
Mirandola. No obstante, el ideal de la humanidad persiste a 
pesar de que las leyes morales sean incumplidas, y, por ello, la 
dignidad no se pierde por los actos indignos ni por los crímenes, 
aunque las personas que los cometen puedan perderla en 
sí mismas. Perder la dignidad absolutamente, implicaría 
dejar de guiarse por el ideal moral de la humanidad. Por esta 
razón, mientras los seres humanos actúan conforme a ciertos 
principios éticos, la dignidad no puede perderse absolutamente. 
En última instancia, piensa Kant, el castigo al delincuente es 
una manera de reconocerle -acaso devolverle- su dignidad.201 De 
esta manera, aunque reaparece el problema de qué hacer con 
aquellas personas que, abierta y de manera extrema, actúan en 
contra de la legislación moral, su solución puede ser abordada 
de una manera distinta, toda vez que la base de la que se parte 
ha cambiado. 

Otra cuestión que aparece en la crítica al concepto 
ilustrado es su definición como valor. De acuerdo con ella, la 
dignidad es absoluta, mientras que los valores son relativos; 
por consiguiente, la dignidad no es un valor. Sin embargo, 
esta crítica al concepto ilustrado, además de sólo afectar un 
punto más o menos secundario en su formulación, presupone 
un regreso al concepto metafísico cristiano en cuanto hace de 
la dignidad algo que está en la naturaleza de la persona. Con 

201	 Immanuel Kant, Metafísica de las costumbres, Ak., VI, 331.



Tirso Medellín

165

ello se cae en la falacia naturalista, pues “dignidad”, que no es 
un objeto natural se confunde con “persona”, que es un objeto 
natural.202 Por consiguiente, la dignidad es un valor tan relativo 
como todos los demás valores, aunque pueda considerarse 
eurísticamente como absoluto para los fines de fundamentar 
la ética y el derecho. Pero en este caso, sólo significa que la 
dignidad es inherente o interna y el adjetivo de “absoluta” sólo 
tiene sentido dentro del ideal de humanidad al que refiere y no en 
el ámbito de la naturaleza en el que es inexistente. Esto último 
concuerda con el planteamiento de la ética de la liberación, 
acerca de que la dignidad se construye. Si se construye, no 
puede ser absoluta, o más bien, sólo es absoluta en relación con 
el ideal que se persigue.

Si, de nueva cuenta, tomamos la doble perspectiva de lo 
interno y lo externo para considerar los resultados anteriores 
sobre el concepto ilustrado, los cambios una vez más son 
relevantes. Desde el punto de vista interno, la dignidad se 
atribuye a la humanidad, en lugar de a la especie biológica. 
Desde el punto de vista externo, por otra parte, la dignidad 
humana refiere a la distinción entre personas y cosas, entre lo 
que es un fin y lo que es únicamente un medio.  

Como se ha podido comprobar, el concepto cristiano 
cumplió un rol intermediario entre el concepto grecorromano 
y el ilustrado. El primero de ellos, puede considerarse 
como un concepto asociado a un sentido natural, el cual 
ha permanecido en la historia de la humanidad, en tanto 
se origina en el sentimiento y está condicionado por las 

202	 George Edward Moore, Pincipia Ethica, México, UNAM, 1983, p. 12. 



Genealogía de la dignidad

166

personas situadas en un contexto y un orden sociales. En este 
se destaca la singularidad de la persona y, por consiguiente, 
implica desigualdad y diferenciación. Un segundo sentido es 
el que aparece con los otros dos conceptos. Surgido a partir 
de la especulación filosófica, requirió de la abstracción para 
establecer la igualdad entre todos los seres humanos. La 
incompatibilidad aparente entre uno y otro sentido es lo que 
se tornó problemático para los filósofos cuando trataron de 
sacar las consecuencias en los campos prácticos del derecho 
y la moral. Es esta presencia de dos sentidos no claramente 
reconocidos en las teorías filosóficas lo que impide una 
resolución completamente satisfactoria de la cuestión de los 
delitos y las penas. Aun en la filosofía trascendental, Kant no 
parece darse cuenta de ello con total claridad. 

	Estos dos sentidos, el natural, del concepto 
grecorromano, y el sentido de humanidad, construido a través 
de la reflexión filosófica en los otros dos conceptos, conviene 
denominarlos según la dimensión de la praxis humana a la que 
pertenecen, esto es, la moral y la ética. Así, para el sentido moral 
puede hablarse de una dignidad moral; asimismo, para el sentido 
ético puede hablarse de una dignidad ética. La fundamentación 
de la moral y la ética como dimensiones de las praxis no pueden, 
sin embargo, ya mostrarse en este trabajo. Baste, por lo pronto, 
con señalar estos dos sentidos en la noción de dignidad.



Tirso Medellín

167

BIBLIOGRAFÍA

Arendt, Hannah, La condición humana, Madrid, Paidós, 2012.

Aristóteles, Política, introducción, traducción y notas de 
Manuela García Valdés, Madrid, Gredos, 2004.

Aristóteles, Ética Nicomáquea, Ética Eudemia, traducción por 
Emilio Lledó, Madrid, Gredos, 2003.

Aristóteles, Física, introducción, traducción y notas de 
Guillermo R. Echandía, Madrid, Gredos, 1995. 
Aristóteles, Metafísica, introducción, traducción y notas 
de Tomás Calvo Martínez, Madrid, Gredos, 1994.

Beuchot, Mauricio, Filosofía y derechos humanos: Los derechos 
humanos y su fundamentación filosófica, México, Siglo 
XXI, 2008. 

Bloch, Ernst, Derecho natural y dignidad humana, Madrid, 
Dykinson, 2011.

Boecio, Sobre la persona y las dos naturalezas: Contra Eutiques y 
Nestorio, en Clemente Fernández, Los filósofos medievales, 
Selección de textos, Madrid, BAC, 1989.

Burckhardt, Jacob, Historia de la cultura griega, Volumen I, 
Barcelona, Editorial Iberia, 1964.

Burckhardt, Jacob, La cultura del Renacimiento en Italia, Madrid, 
Editorial Iberia, 1985.

Cassirer, Ernst, Kant, vida y doctrina, México, FCE, 1993.

Cicerón, Los oficios, Madrid, Espasa-Calpe, 1959.

Cicerón, La república, Madrid, Alianza Editorial, 1970.



Genealogía de la dignidad

168

Contreras Peláez, Francisco, “La libertad en el pensamiento de 
Kant”, en Gregorio Peces-Barba, Historia de los derechos 
fundamentales, tomo II, Siglo XVIII, vol. II, La filosofía de 
los derechos humanos, Madrid, Dykinson/Instituto de 
Derechos Humanos Bartolomé de las Casas Universidad 
Carlos III de Madrid, 2001. 

Cortina, Adela, Los ciudadanos como protagonistas, Barcelona, 
Galaxia Gutenberg/Círculo de lectores, 1999. 

Coulanges, Fustel de, La ciudad antigua, México, Porrúa, 2000.

Cuerpo de Derecho Civil Romano, Primera parte, Instituta-Digesto, 
Madrid, Jaime Molinas Editor, 1889. 

Cuerpo de Derecho Civil Romano, Tomo II, Digesto, Madrid, Jaime 
Molinas Editor, 1892.

Dellavalle, Sergio, “From Imago Dei Mutual Recognition: The 
Evolution of the Concept of Human Dignity in the Light 
of the Defence of Religious Freedom”, en Christopher 
McCrudden, Understanding Human Dignity, Oxford, 
Oxford University Press, 2013, pp. 435-449.

Dussel, Enrique, Materiales para una política de la liberación, 
México, UANL/Facultad de Filosofía y Letras/Plaza y 
Valdés, 2007.

Dussel, Enrique, Para una de-strucción de la historia de la ética I, 
Mendoza, Ser y Tiempo, 1972.

Dussel, Enrique, Ética de la liberación en la edad de la globalización y la 
exclusión, Madrid, Trotta, 1998



Tirso Medellín

169

Jurisprudencia del Tribunal Constitucional Federal Alemán: Extractos 
de las sentencias más relevantes, compiladas por Jürgen 
Schwabe, México, Fundación Konrad Adenauer, 2009.

Heidegger, Martin, “Carta sobre el ‘humanismo’”, en Hitos, 
Madrid, Alianza Editorial, 2007.

Hobbes, Thomas, Leviatán o la materia, forma y poder de una república 
eclesiástica y civil, México, FCE, 2001.

Ingo v. Münch, “La dignidad del hombre en el derecho 
constitucional alemán”, en Foro, Nueva época, núm. 
9, 2009.

Jaeger, Werner, Paideia: Los ideales de la cultura griega, México, 
FCE, 2012. 

Julio César, La Guerra de las Galias, Barcelona, Ediciones 
Orbis, 1986. 

Kant, Immanuel, Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y 
lo sublime, trad. Dulce María Granja Castro, México, 
FCE, 2004. 

Kant, Immanuel, Crítica de la razón pura, traducción de Mario 
Caimi, México, FCE, 2011.

Kant, Immanuel, Crítica de la razón práctica, traducción, 
estudio introductorio, notas e índice analítico por 
Dulce María Granja Castro, México, UAM/Miguel 
Ángel Porrúa, 2001.

Kant, Immanuel, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, 
México, Porrúa, 2000. 

Kant, Immanuel, Metafísica de las costumbres, traducción y notas 
de Adela Cortina y Jesús Conill, Madrid, Tecnos, 2008. 



Genealogía de la dignidad

170

Kant, Immanuel, “Respuesta a la pregunta: ¿Qué es la 
Ilustración?”, en VV.AA., ¿Qué es la Ilustración?, Madrid, 
Tecnos, 1999.

Kant, Immanuel, Lecciones de ética, traducción de Roberto 
Rodríguez Aramayo y Concha Roldán, Barcelona, 
Crítica, 1988.

Kant, Immanuel, La filosofía de la historia, Buenos Aires, Editorial 
Nova, 1964. 

Korsgaard, Christine, “La fórmula de humanidad en Kant”, 
en La creación del reino de los fines, México, UNAM/
Coordinación de Difusión Cultural, Dirección General 
de Publicaciones y Fomento Editorial, 2011.

LaVaque-Manty, Mika, “Dueling for Equality: Masculine Honor 
and the Modern Politics of Dignity”, en Political Theory, 
Diciembre 2006. 

Linares, Jorge Enrique, Ética y mundo tecnológico, México, FCE/
UNAM, 2008.

Magnavacca, Silvia, “Estudio preliminar”, en Giovanni Pico 
della Mirandola, Discurso sobre la dignidad del hombre, 
Buenos Aires, Ediciones Wignorad, 2008.

Marco Aurelio, Pensamientos, prólogo, traducción y notas de 
Antonio Gómez Robledo, México, UNAM, 1992.

Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, Buenos Aires, Editorial 
Guillermo Kraft Limitada, 1952.

McCrudden, Chritopher, Human Dignity and Judicial 
Interpretation of Human Rights, en The European Journal 
of International Law, Vol. 19, no. 4, 2008, pp. 655-724. 



Tirso Medellín

171

Meltzer Henry, Leslie “The Jurisprudence of Dignity”, University 
of Pennsylvania Law Review, vol. 160, num. 169, 2011.

Mirandola, Giovanni Pico della, Discurso sobre la dignidad del 
hombre, México, UNAM, 2003.

Moore, George Edward, Pincipia Ethica, México, UNAM, 1983. 

Mounier, Emmanuel, El personalismo: Antología esencial, Salamanca, 
Sígueme, 2002.

Nietzsche, Friedrich, “The Greek State”, en Friedrich Nietzsche, 
On the Genealogy of Morals, New York, Cambdridge 
University Press, 2006.

Paine, Thomas, “Rights of Man”, en Rights of Man, Common 
Sense and Other Political Writings, Great Britain, Oxford 
University Press, 1995. 

Pascal, Blaise, Pensamientos, vol. I, Buenos Aires, Aguilar, 1973.

Pele, Antonio, Filosofía e historia en el fundamento de la dignidad 
humana, Tesis doctoral, Getafe, Instituto de Derechos 
Humanos Bartolomé de las Casas, 2006.

Platón, Diálogos, Tomo IX, Leyes (Libros VII-XII), 
introducción, traducción y notas por Francisco Lisi. 
Madrid, Gredos, 2008.

Platón, Diálogos, Tomo VIII, Leyes (Libros I-VI), introducción, 
traducción y notas por Francisco Lisi, Madrid, 
Gredos, 2008.

Platón, Diálogos, Tomo IV, República, introducción, traducción 
y notas por Conrado Eggers Lan, Madrid, Gredos, 2008.



Genealogía de la dignidad

172

Platón, Diálogos, Tomo V, traducción, introducción y notas por 
Ma. Isabel Santa Cruz, Álvaro Vallejo Campos, Néstor 
Luis Cordero, Madrid, Gredos, 2008.  

Rawls, John, Lecciones sobre la historia de la filosofía moral, Barcelona, 
Paidós, 2001.

Rosen, Michael, Dignidad: Su historia y significado, México, 
Trillas, 2015.

Rousseau, Jean-Jacques Discurso sobre el origen y los fundamentos 
de la desigualdad entre los hombres y otros escritos, Madrid, 
Tecnos, 2001.

San Agustín, Tratado de la Santísima Trinidad, Madrid, BAC, 1956.

Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, Tomo I, Parte I-I, 
Madrid, BAC, 2001.

Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, Tomo III, Parte II-II 
(a), Madrid, BAC, 1990.

Schiller, Friederich, “Sobre la gracia y la dignidad” en Sobre la 
gracia y la dignidad, Sobre poesía ingenua y poesía sentimental 
y una polémica Kant, Schiller, Goethe, Hegel, Barcelona, 
Icaria, 1985.

Schilpp, Paul Arthur, La ética precrítica de Kant, México, Instituto 
de Investigaciones Filosóficas/UNAM, 1997.

Schopenhauer, Arthur, El mundo como voluntad y representación, 
traducción de Roberto R. Aramayo (ed.), vol. 1, México, 
FCE, 2012.

Schopenhauer, Arthur, The basis of morality, London, Swan 
Sonnenschein & Co., 1903. 



Tirso Medellín

173

Séneca, Epístolas morales a Lucilio, vol. II, traducción y notas de 
Ismael Roca Meliá, Madrid, Gredos, 1989.

Séneca, Epístolas morales a Lucilio, vol. I, traducción y notas de 
Ismael Roca Meliá, Madrid, Gredos, 1989.

Taylor, Charles, Fuentes del yo: La construcción de la identidad 
moderna, Barcelona, Paidós, 2006.

Trasímaco, Licofrón y Jeniades, Fragmentos y testimonios, Buenos 
Aires, Aguilar, 1975.

Truyol y Serra, Antonio, Historia de la Filosofía del Derecho y del 
Estado: 1. De los orígenes a la baja Edad Media, Madrid, 
Alianza Universidad, 1982.

VV. AA., Sofistas: Testimonios y fragmentos, introducción, 
traducción y notas de Antonio Melero Bellido, Madrid, 
Gredos, 1996.

VV.AA., Los estoicos antiguos, introducción, traducción y notas de 
Ángel J. Cappelletti, Madrid, Gredos, 1996.

Waldron, Jeremy, “Dignity, Rank, and Rights”, en The Tanner 
Lectures on Human Values, 2009.



Genealogía de la dignidad

174

El presente libro Genealogía de la dignidad Una 

exposición en tres conceptos, se terminó de 

imprimir en el mes de octubre, de 2025, en la ciudad 

de Monterrey N.L. Formato electrónico: Enrique 

Alejandro González Cuevas del Centro de Estudios 

Humanísticos.




