Mijkailjuitl: entre la alegria,
el temor y el orgullo

Un analisis de la migracidén
transterritorial
Chiconamel-Monterrey

Marissa Rodriguez Sanchez

Voces Fundamentales

Serie Cientificas Sociales y Humanistas




Mijkailjuitl:
entre la alegria,
el temor y el orgullo
Un analisis de la

migracion transterritorial
Chiconamel-Monterrey



Mijkailjuitl:
entre la alegria, el temor y el orgullo

Un analisis de la
migracion transterritorial
Chiconamel-Monterrey

Marissa Rodriguez Sanchez

Serie: Voces Fundamentales: Cientificas Sociales y Humanistas
Nam. 2



UNIVERSIDAD AUTONOMA DE NUEVO ILEON

Santos Guzman Lopez
Rector

Mario Alberto Garza Castillo
Secretario General

José Javier Villarreal Alvarez-Tostado
Secretario de Extensiony Cultura

César Morado Macias
Director de Humanidades e Historia

Beatriz Liliana de Ita Rubio
Coordinadora del Centro de Estudios Humanisticos

Rodriguez Sanchez, Marissa (Autora)
\Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo. Un analisis de la migracion|

transterritorial Chiconamel-Monterrey / Marissa Rodriguez Sanchez, (Autora).
Monterrey, N.L.: Centro de Estudios Humanisticos, UANL, 2025.

217p. (Serie Voces Fundamentales CEH Nuam. 2)
Emociones — Migracion — Transterritorialidad - Ritual - Antropologia

©Universidad Autonoma de Nuevo Leon

ISBN: 978-607-27-2742-7

ISBN electronico: 978-607-27-2747-2

Centro de Estudios Humanisticos. Biblioteca Universitaria Raul Rangel Frias, Av.
Alfonso Reyes No. 4000 Nte. Col. Regina, C.P. 64290, Monterrey, Nuevo Leon,
México. www.ceh.uanl.mx.

Este libro ha sido dictaminado por pares académicos.
Derechos reservados. Se permite la reproduccion parcial para fines académicos
citando la fuente.

Impreso en Monterrey, Nuevo Leon, México.



INDICE

Agradecimientos

Introduccion
Entre cerros, altares y discriminacion

Hacia un desplazamiento de temas
clasicos en antropologia:
migracion y emociones

Estructura del libro

De la migracion interna a la
migracion transterritorial

¢Y las emociones? Un repaso necesario
a las perspectivas tradicionales sobre
migracion interna

Las emociones en clave transnacional

Una mirada socioestructural a la
experiencia emocional

Emociones: herramientas para la
interrelacion cultural

Migracion y crisis emocional

Unidades de analisis para la
migracion transterritorial

w

15

19

27

32

37

41

43



Territorio; una critica al localismo
metodologico

De territorio y territorialidad
Construccion de relaciones emocionales

Circulacion de objetos evocativos:
rastrear desde la materialidad

Migracion transterritorial
Chiconamel-Monterrey:
entre el temor y el orgullo

Chiconamel: apuntes contextuales

Identidad lingtiistico-cultural:
primero chiconamelenses, luego nahuas

Nociones socioecondmicas de la
identidad chiconamelense

Nociones del entorno

Breve etnografia del movimiento:
el trayecto como identidad

Lamigracion Chiconamel-Monterey

Territorialidad y migracion
Chiconamel-Monterrey

Los territorios y el punto de
vista de quien enuncia

44

48

51

53

59

62

66

69

71

77

79

90



Monterrey: destino migratorio de
alta discriminacion

Ser chiconamelense en Monterrey

Temor a la contaminacion
ideologica en Monterrey

El orgullo de ser chiconamelense

El ritual de mijkailjuitl: 1a alegria
y la exclusion Transformacion

del calendario ritual-emocional
Emociones y rituales

Nuevas dinamicas rituales

Género y jerarquia en el orden ritual

La alegria de los coles

Las mascaras de pemuche: circulacion
migratoria de objetos evocativos

Conclusiones

Bibliografia

98

103

112

122

133

149

153

168

177

185

197

205






AGRADECIMIENTOS

MI MAESTRO NICASIO HERNANDEZ ME HABLO de Chiconamel por
primera vez y mas tarde me invito a vivir de cerca el mijkailjuitl.
Le agradezco esta oportunidad de aprendizaje y, a él y a los
suyos, la hospitalidad con la que me recibieron en sus hogares,
permitiéndome conocer el pueblo desde dentro y ofrendar en
familia. Tlazokamati huel miak.

A los habitantes de Chiconamel: a las y los maestros, a
las mujeres, a los nifos que me guiaron por la sierra, a los coles,
a los musicos y al presidente municipal Alejandro Sanchez. A
todasy todos, por su hospitalidad y, sobre todo, por acompanar
este trabajo con apertura, compartiendo historias de vida,
memorias y los afectos que sostienen a la comunidad. Nochipa
ipan noyoltsin.

A Shinji Hirai, porque gracias a su estudio pude imaginar
este proyecto y por el aliento que me brind6 para desarrollarlo.
A Angela Giglia, en memoria, por su guia generosa que ayudo a
definir el rumbo de este analisis.

Finalmente, expreso mi gratitud al Centro de Estudios
Humanisticos de la UANLy, en particular, a Liliana de Ita, por
hacer posible que este libro llegara a publicarse.






Marissa Rodriguez Sanchez

INTRODUCCION

ESTE LIBRO ES EL RESULTADO DE LA TESIS realizada durante
mis estudios de maestria en Ciencias Antropologicas
en la UAM-I (2016-2018). Sin embargo, el impulso y las
actividades que lo originaron, nacieron mucho antes de
plantearlo como un proyecto académico. En el ano 2014,
desde Monterrey, acompané a mi maestro de ndhuatl y a su
familia, en el viaje de visita a su natal Chiconamel. Se trata
de un pueblo nahua enclavado en la sierra veracruzana de
la Huasteca Alta. El motivo, como cada ano, era celebrar
mijkailjuitl (dia de muertos).

Aquel recorrido, marcado por la intensidad ritual y la
vitalidad comunitaria, me permitio advertir aspectos que no
figuraban en mapas oficiales ni en documentos institucionales:
una relacion historica reciente, pero ya densa, entre ambas
localidades y una considerable comunidad chiconamelense
asentada en el Area Metropolitana de Monterrey. El nexo
entre territorios se habia ido tramando por la via del trabajo,
de la religiosidad, de las redes solidarias y los desplazamientos
ciclicos; pero también por via del despojo, del miedo, del
orgullo y de la resistencia.

Las conversaciones acerca de lo similar y lo diferente,
de la insercion sociolaboral y las experiencias emocionales
provocadas por la migracion, revelaban un tipo de movilidad
anclada precisamente en la festividad de los muertos. Lejos de
ser una mera pausa vacacional, esta fecha funcionaba como
eje articulador -econdmico, simbélico y politico-, del circuito
migratorio Chiconamel-Monterrey. Era, para muchos, el

3



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

momento de la visita al terruno, el tiempo del reencuentro con
los vivos y con los muertos; la razon intima y a la vez colectiva
que daba sentido a su migracion. Era, ademas, una escena
privilegiada para observar como los afectos encarnados activan
memorias, recrean lugares, resignifican los objetos y refuerzan
o fracturan las relaciones sociales, politicas y de pertenencia.

Fue alli, en ese cruce entre ritual y migracion, entre la
fiesta y la nostalgia, entre lo sagrado y lo politico en el marco
de los desplazamientos transterritoriales, que comenzo
a delinearse la pregunta que orienta este libro: ¢como se
experimentan y se expresan las emociones en contextos de
migracion interna cuando el desplazamiento transforma no
solo el lugar donde se vive, sino también las formas de sentir,
de recordar y de pertenecer?

Entre cerros, altares y discriminacion

La ciudad de monterrey ha sido historicamente un territorio
de transito y asentamiento migratorio. Como capital
industrial y sede de algunos de los conglomerados economicos
mas relevantes del pais, ha atraido poblaciones de distintas
regiones. Entre las décadas de los setenta y de los noventa del
siglopasado,lainmigracioninternaaumentoenunsignificativo
849%. La poblacion hablante de una lengua indigena paso de
787 sujetos en 1970 a 7,467 en 1995, y luego a 59,300 en el ano
2015, de los cuales la gran mayoria se concentra en el Area
Metropolitana de Monterrey AMM (CDI; 2016). Del total de
la poblacion indigena en Nuevo Leon, 58.4% son hablantes
de nahuatl provenientes principalmente de las Huastecas



Marissa Rodriguez Sanchez

veracruzana, potosina e hidalguense. Respecto de la poblacion
total en el estado, las comunidades indigenas representan el
1.16% de los habitantes (CDI, 2016).

A pesar de su considerable presencia, las practicas
discriminatorias contra las personas indigenas son
persistentes y estructurales, manifestandose en ambitos
como el laboral, educativo y habitacional. La afluencia en
aumento hatranscurridosin que existan politicasdeinclusion
cultural efectivas, lo que ha agravado su marginacion
urbana (Feldman, 2020). La Encuesta Nacional sobre
Discriminacion registro que cerca del 40% de la poblacion
indigena ha sufrido discriminacion al intentar acceder
a servicios publicos, en contextos laborales o escolares
(ENADIS, 2017). Esta combinacion de violencia y falta de
reconocimiento institucional, ha fomentado estrategias de
auto-invisibilizacion: muchas personas indigenas dejan de
hablar su lengua materna en espacios publicos, ocultan sus
origenes o asumen identidades mestizas como mecanismos
de supervivencia urbana, procesos que han sido descritos
como una forma de auto-ocultamiento cultural (Olvera
et.al., 2011) impulsada por la presion social (Lopez, Moreno
& Picazzo, 2024).

El caso de la comunidad chiconamelense, sin embargo,
no encajan en esa narrativa. En sus trayectorias, se advierte
una apropiacion territorial y una participacion politica muy
activa, tanto en el pueblo como en Monterrey, principalmente
a través de las ocupaciones laborales que efecttan en la
ciudad, ligadas a practicas identitarias y distribuidas bajo



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

una clara division de género. Por un lado, procuran limitar
al minimo las relaciones cotidianas con regiomontanos,
mientras, por otro, estrechan vinculos con paisanos,
impulsados por un sentimiento de proteccion cultural y por
la prevencion ante una potencial “contaminacion ideologica”.
La religion catolica, manifestada en practicas de religiosidad
popular, opera como espacio de interaccion controlada con
la sociedad local; desde ahi, algunos migrantes asumen un
papel de guardianes morales, convencidos de tener una fe
mas firme que la de los urbanos.

Ese orgullo por el origen es reiterado, afirmado y
defendido, e incluso se materializa en la disposicion del espacio
doméstico. Aunque en Monterrey no se celebran los rituales
anuales mas importantes del calendario chiconamelense —el
carnaval, lafiesta patronal o mijkailjuit!—,los hogares migrantes
estan decorados permanentemente con objetos rituales
asociados al Dia de Muertos. Estos funcionan como puentes
afectivos entre territorios, evocando no s6lo un lugar, sino una
forma particular de sentirlo. A diferencia de las otras fiestas,
que por un tiempo dejaron de celebrarse tras el éxodo masivo,
mijkailjuitl ha conservado su fuerza simbolica y emocional.
Por ello, los vinculos afectivos, economicos y politicos que
se reactivan durante estas fechas, permiten observar como la
migracion no disuelve las practicas, sino que las resignifica.

Chiconamel, ubicado en el norte del estado de
Veracruz, tiene una poblacion aproximada de 3,600 habitantes
mayoritariamente nahuas (INEGI, 2020); es cabecera de 61
localidades rurales y se encuentra catalogado como uno de los



Marissa Rodriguez Sanchez

municipios con mayor grado de rezago social y marginacion
en la region huasteca (CONEVAL, 2020). Si bien la migracion
internacional es escasa, la migracion interna se ha constituido
como un componente estructural de la vida social y economica.
Las calles del pueblo que habitualmente se hallan vacias el resto
del ano, en fechas de mijkailjuit], se llenan con la comunidad
migrante de visita; las casas se habitan nuevamente y el pueblo
recobra temporalmente su vitalidad entre la fiesta, las danzas
y los altares dispuestos en la sierra.

Por lapso de cuatro afos, entre 2014 y 2017, realicé
trabajo de campo en Monterrey de forma extendida y, en
Chiconamel, lo hice durante estas festividades, lo cual
me permitio identificar patrones de movilidad que no
han sido registrados en los documentos oficiales, pues no
existen estudios previos de esta migracion. A partir de 47
entrevistas semiestructuradas, emergi6 un dato revelador:
en practicamente cada familia, al menos una persona habia
migrado, siendo Monterrey el destino mas recurrente. Aunque
no existen estadisticas que documenten con precision el inicio
de este flujo migratorio, lamemoria colectiva sittia sus origenes
en los primeros anos de la década de 1990, asociandolos con
la intensificacion de las crisis agricolas y la disminucion de
apoyos institucionales al campo.

Ahora bien, las ciencias sociales en décadas pasadas,
tendian a abordar los procesos migratorios internos en general
y en particular en Monterrey, desde enfoques fragmentarios,
ya sea aduciendo la ciudad como lugar de paso hacia Estados
Unidos, o bien, describiéndola como un polo de atraccion



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

migratoria bajo logicas estructural-funcionalistas. En ambos
casos, los sujetos migrantes fueron representados muchas de
las veces como actores movidos exclusivamente por causas
economicas, lo cual dejaba fuera del analisis su agencia, sus
decisiones, vinculos afectivos y formas de habitar la ciudad.
Este estudio parte de la necesidad de replantear esa mirada,
incorporando las experiencias emocionales, trayectorias y
sentidosquelospropios migrantes otorgan asudesplazamiento
y asentamiento.

En este paisaje entre cerros, altares y la experiencia del
desarraigo en una ciudad caracterizada por el rechazo a formas
devidaindigena, se tejenlos desplazamientos transterritoriales
que explora este libro. La migracion, lejos de ser una ruptura,
se convierte en una forma densa de continuidad y sentido. Y
las emociones, lejos de ser residuales o anecdoticas, emergen
como clave para comprender como se habita, se recuerda y se
lucha desde lo identitario.

Hacia un desplazamiento de temas clasicos en antropologia:
migracion y emociones

Este texto se sittiia en dos campos clasicos de la antropologia: la
migracion y las emociones. El primero, ampliamente abordado
mediante marcos teoricos robustos en constante reevaluacion
para dar respuesta a las complejidades de los fenomenos
en diversos tiempos y lugares. El segundo, las emociones,
presente desde los origenes de la disciplina, en las etnografias
clasicas (Calderon, 2012) e incluso antes, en las reflexiones
filosoficas sobre la conducta humana. Fue, no obstante, una



Marissa Rodriguez Sanchez

dimension implicita, secundaria o incluso descartada durante
largo tiempo en las ciencias sociales.

La configuracion de una teoria particular para su
analisis, se dio solo después de las teorias provenientes del
posestructuralismo, de los estudios culturales, de la sociologia
interpretativa, del feminismo y los estudios de género, para
traer a la luz la naturaleza relacional de las emociones (Lutz,
en Calderon: 22) y con ello evidenciar que la motivacion de los
afectos siempre proviene del exterior; es decir, de lainteraccion
social que atane directamente a la labor antropologica.

Esterenovadointerésporlosafectos,nopuedereducirse
aun momento especifico ni a una sola corriente. Su emergencia
responde a maltiples factores —teoricos, historicos,
disciplinarios (Fernandez Poncela, 2012)— y ha dado lugar a
una vasta produccion que atraviesa campos disciplinares de
las ciencias sociales. Tal auge, sin embargo, ha complicado
también su delimitacion conceptual y metodologica (Lara
& Enciso, 2013), y persiste una tension entre los abordajes
estructurales, interpretativos y fenomenologicos. No obstante,
encontramos convergencias extendidas, como el rechazo a
las visiones esencialistas o universalistas de las emociones,
asi como el consenso acerca de la variabilidad de las culturas
afectivas (Le Breton, 2012).

Uno de los puntos criticos ha sido la herencia
de la dicotomia razon-emocion, que se multiplica en
la contraposicion entre naturaleza-cultura, objetivo-
subjetivo, etc. Esta division, de raiz positivista y raigambre
estructuralista, relego por décadas las emociones al ambito



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

de lo irracional, como si no fuesen parte legitima del analisis
cientifico. En cambio, una reevaluacion socioestructural
busca entender como los sujetos significan su experiencia
a través de las experiencias emocionales. No s6lo como se
interpreta el mundo, sino de qué modos se produce, modela
y se habita a través de los afectos. En otras palabras, las
emociones son herramientas fundamentales para llevar a
cabo la evaluacion de las situacionalidades experimentadas
en las interrelaciones culturales.

Esta apuesta analitica implica, asimismo, interrogar
el modo en que producimos conocimiento en el campo
antropologico; como describir sin caer en el espejismo de la
neutralidad; qué lugar ocupa la subjetividad del investigador
y la de sus interlocutores, entre otras cuestiones. Estas
preguntas se vinculan con el debate ya clasico sobre la
“autoridad etnografica” (Clifford, 1983; Marcus & Fischer,
2986); es decir, la necesidad de reconsiderar tanto las
condiciones de la representacion como la densidad afectiva
de lo vivido (Rosaldo, 1989), asi como poner en duda las
teorias hegemonicas que pretendian abarcar una amplia gama
de fenomenos sociales bajo el mismo tratamiento, partiendo
del supuesto tacito homogeneizante de las experiencias
emocionales en todas las culturas.

Tal descreimiento en posturas paradigmaticas deriva
en una multiplicidad de perspectivas interpretativas. Si
una gran teoria buscaba registrar lo regular y lo uniforme,
la antropologia de aqui en adelante se orientara a aquello
que escapa a la teoria totalizadora, haciendo hincapié en la

10



Marissa Rodriguez Sanchez

contextualizacion de los problemas sociales, en los sentidos
de la vida social de quien la protagoniza, en la explicacion de
las singularidades, de las excepciones y en la indeterminacion
en los fenomenos observados (Marcus y Fischer: 29).

El momento actual representa, pues, una etapa de
intensaexperimentacion conceptual,enlaquesebuscannuevas
herramientas para describir la realidad social y comprender
los procesos de produccion cultural mas alla de las fuentes
hegemonicas tradicionales. Sin embargo, esta busqueda no
implica un rechazo absoluto de los marcos tedricos que antes
dominaron el campo; por el contrario, muchos de ellos son
reactivados, resignificados o tensionados criticamente. La
creatividad se convierte en motor metodologico y epistémico,
impulsando abordajes que, si bien conservan el interés por
objetos y fenomenos clasicos de la investigacion antropologica,
los analizan ahora desde perspectivas mas situadas, sensibles
a las particularidades historicas, territoriales y afectivas. Asi,
los saberes acumulados conviven con la apertura hacia nuevos
temas, actores y experiencias sociales, en un esfuerzo por
captar la complejidad del presente, sin renunciar al legado
critico de la disciplina.

Desde este desplazamiento teorico y metodologico de
la vida emocional en sociedad, resulta pertinente replantear
también la manera en que se ha conceptualizado la migracion
en el ambito académico; particularmente en lo que atafie a las
migraciones internas -que es el caso que se presenta en este
estudio. Asi, una definicion clasica ampliamente aceptada
para ésta, indica que se refiere a aquellos “desplazamientos

11



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

territoriales [en los que|] se cruzan limites juridico
administrativos municipales, estatales o regionales” (Cruz,
2015: 9). Aceptando esta definicion como punto de partida
para el analisis de la migracion interna, se presume que el
aparato gubernamental logra efectivamente precisar las
dinamicas sociales y culturales que se llevan a cabo dentro
de sus fronteras a partir solo de una delimitacion juridico
administrativa, en apariencia, sin conflicto.

Empero, en la realidad, los desplazamientos no son
realizados mecanicamente por un agente que advierte el
cambio territorial por sus caracteristicas jurisdiccionales;
antes bien, los sujetos reconocen los territorios y se reconocen
pertenecientes o ajenos a estos, amén de las relaciones sociales
y de las variaciones culturales. Ademas, el traspaso amplio y las
evidencias migratorias muestran lainterconexion, por variados
medios, de los territorios de origen y destino. Entonces,
aqui se propone reformular su abordaje bajo el concepto de
“migracion transterritorial”. Este concepto enfatiza que no
se trata simplemente de traspasar fronteras administrativas,
estatales o municipales, sino de atravesar territorios que, mas
alla de su delimitacion legal, poseen densidades historicas,
afectivas y simbolicas.

Asimismo, la migracion transterritorial -como se
formula en detalle mas adelante-, contempla el analisis de la
transmutacion del podery del estatus que los sujetos migrantes
detentan segtn el lugar que ocupen en las socioestructuras, en
unoyotro(s) territorio(s). Estoes, queel (auto)reconocimiento
identitario es relacional en sentido profundo, lo mismo que

12



Marissa Rodriguez Sanchez

las emociones. De ello derivan los tipos de relaciones sociales,
politicas y economicas que las comunidades migrantes logren
0 no establecer en cada espacio; de la mano, las experiencias
emocionales que los desplazamientos, el desarraigo, el
encuentro y desencuentro con los territorios y con los otros,
susciten en ellas.

En resumen, desde el abordaje de la migracion
transterritorial, se descentraliza el aspecto geopolitico para
comprender el espacio como agente externo que motiva o frena
los desplazamientos a partir de los afectos que despiertan
en los sujetos que, a su vez, se hallan colocados en un lugar
socioestructural particular dependiente de su origen, auto-
adscripcion y caracteristicas interseccionales. Por lo tanto,
proponer el acercamiento desde la transterritorialidad, no
significa permutar llanamente la nomenclatura, sino que
pretende lograr un alcance analitico mayor para comprender
los fenomenos migratorios que tienen lugar dentro de un
territorio nacional, en una escala afectiva.

El estudio antropologico de la vida emocional de las
comunidades migrantes, se ha especializado en la migracion
transnacional debido al alejamiento espacial de sus actores que
repercute en transformaciones sociales allende las fronteras
nacionales, de lo que se presumen cuotas emocionales mas
profundas por el encuentro con nuevos territorios culturales.
Los estudios transnacionales de la migracion han abordado
la dimension afectiva de estos procesos, reconociendo que no
solo transforma estructuras sociales, sino también vinculos,
emociones y subjetividades (Hirai, 2009; Besserer, 2014; Ariza
y D’Aubeterre, 2009; Asakura, 2014).

13



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Destacan la circulacion simultanea de personas, ideas,
simbolos y objetos entre territorios distantes, desmontando la
idea de unaescision entre lugares de origen y destino, a pesar de
la lejania geografica. De igual manera, se observa criticamente
los efectos emocionales tanto en quienes se desplazan como en
quienes permanecen en los lugares de origen. Las emociones,
en este marco, no se entienden simplemente como vivencias
intimas, sino como parte de una red compleja de relaciones que
se entrelazan con condiciones materiales, valores compartidos
y formas de habitar los espacios recorridos. Migrar no solo
implica moverse fisicamente; implica también transformar
lugares, afectos, vinculos y sentidos de pertenencia.

Mientras este enfoque ha sido ampliamente
desarrollado para analizar las migraciones internacionales, la
dimension emocional en los fenomenos migratorios internos
seguia practicamente inexplorada a pesar de su complejidad
y su potencial transformador. El caso que aqui se presenta
apunta precisamente a cubrir esa laguna. En contextos de
acelerada urbanizacion como el mexicano (Cruz, 2015), donde
la migracion interna ha transformado profundamente tanto
las estructuras urbanas como las rurales, los desplazamientos
no pueden comprenderse solo como respuesta a factores
estructurales como los economicos. Es necesario considerar
como inciden en la vida emocional de quienes migran, en su
percepcion del mundo, en su relacion con el pasado, en su
manera de habitar el presente.

Por estas razones, me propuse indagar hasta qué punto
los marcos conceptuales de los estudios transnacionales

14



Marissa Rodriguez Sanchez

podian emplearse para iluminar las experiencias emocionales
que se viven dentro de las fronteras del pais. En este sentido,
Monterrey —mi ciudad natal— y el estado de Nuevo Leon,
marcados historicamente por el transito y la recepcion
migratoria, reclaman una comprension mas profunda de los
procesos emocionales que experimentan quienes protagonizan
estas trayectorias.

En suma, hablar de migracion transterritorial es hablar
de movimientos que desbordan mapas administrativos. Es
atender a los afectos que cruzan los cuerpos, a las cosas que los
acompanan en su transito, a los lazos que se cortan y rehacen,
a las transformaciones que no caben en las categorias censales.
Y, sobre todo, es reconocer que, incluso dentro de las fronteras
de un mismo pais, migrar puede ser una experiencia critica,
dolorosa y productiva, que moviliza tanto estructuras sociales
como emociones profundas.

Estructura del libro

Este libro se compone de tres capitulos que, si bien abordan
dimensiones distintas del fenomeno migratorio, comparten
una preocupacion comun: comprender como las emociones
moldean y son moldeadas por las trayectorias migratorias de
los habitantes del pueblo nahua de Chiconamel, Veracruz,
particularmente en su vinculo con la ciudad de Monterrey.
A lo largo de sus paginas se articulan diversos marcos
teoricos y metodologicos, se presentan escenas etnograficas
y se exploran con detenimiento los lenguajes emocionales
que emergen entre quienes migran, quienes permanecen y
quienes retornan.

15



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

El primer capitulo plantea un dialogo entre los estudios
clasicos de migracion interna, los enfoques transnacionales y
la perspectiva socioestructural de las emociones, con el fin de
proponer el concepto de migracion transterritorial. A través
de una revision critica, se identifica que, si bien ha habido
intentos por considerar las subjetividades de los migrantes
indigenas en zonas urbanas, sigue pendiente una teoria de las
emociones que permita comprender con mayor precision las
transformaciones sociales derivadas de la movilidad interna.
Lanocion de “circuito migratorio” sirve como punto de partida
para pensar los vinculos entre territorios desde una logica de
circulacion constante de personas, afectos y objetos, en una
perspectiva que se nutre tanto de la etnografia multisituada
propuesta por Marcus (2001) como de la teoria relacional de
las emociones formulada por Kemper (1978) y Barbalet (2001),
donde el poder y el estatus juegan un papel clave. Desde esta
articulacion, el capitulo propone atender tres dimensiones
analiticas: el territorio, las relaciones emocionales y la
circulacion material, cuestionando la rigidez de las fronteras
geopoliticas y proponiendo, en su lugar, una lectura conectiva
y afectiva de los espacios migratorios.

En el segundo capitulo, la atencion se desplaza hacia
el trabajo de campo realizado en Chiconamel y Monterrey.
A través del analisis de relatos y vifietas etnograficas, se
busca reconstruir temporalmente el proceso migratorio
masivo entre ambos territorios y comprender su inscripcion
en una estructura social mas amplia. El capitulo explora
como los sujetos narran su pertenencia y su autoadscripcion
chiconamelense desde una carga emocional marcada por

16



Marissa Rodriguez Sanchez

el desarraigo, el deseo de retorno y el temor. Esta ultima
emocion —el miedo en el destino migratorio— es tratada no
s6lo como experiencia individual, sino como indice de una
crisis emocional que atraviesa a las comunidades migrantes.
Lamigracion aparece asi como un fenémeno simultaneamente
economico, politico y afectivo, en el que se reconfiguran
sentidos de identidad, modos de estar en el mundo y relaciones
con el entorno urbano.

El tercer capitulo se centra en el calendario ritual-
emocionalde Chiconamel,y en como éste se havistomodificado
por el impacto de la migracion. A partir de la transformacion
de las fiestas tradicionales —el Carnaval, la fiesta patronal de
Nuestra Senora de la Asuncion y, sobre todo, las celebraciones
de mijkailjuitl— se observa una reorganizacion temporal y
afectiva del vinculo entre los migrantes y su comunidad de
origen. La fiesta de muertos ha cobrado una centralidad
particular como espacio de reunion, retorno simbolico y
expresion colectiva de la alegria, inscribiéndose en un régimen
sentimental donde los afectos no s6lo se expresan, sino que se
codifican socialmente. A través del analisis de los discursos,
gestos y silencios que acompanan los rituales de mijkailjuit], se
revela como las emociones operan como forma de clasificacion
social, diferenciando roles, funciones y lugares segtin el género
y la trayectoria migratoria.

17



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

En este mismo capitulo, se introduce el analisis de
los objetos evocativos, con especial atencion a las mascaras
de pemuche utilizadas por los coles en las danzas rituales.
Estas mascaras son seguidas no solo en su uso festivo, sino
en su desplazamiento entre territorios, develando como
la materialidad puede vehicular relaciones emocionales,
memorias compartidas y formas de presencia. Para este
analisis se retoma la propuesta de Gumbrecht (2005) sobre
la “produccion de presencia”, que permite pensar los objetos
mas alla de su funcion simbdlica, como cuerpos sensibles que
afectany conectan a quienes los portan, los crean o los esperan.

18



Marissa Rodriguez Sanchez

DE 1A MIGRACION INTERNA A LA MIGRACION
TRANSTERRITORIAL

&Y las emociones? Un repaso necesario a las perspectivas
tradicionales sobre migracion interna

AUNQUE LA MIGRACION INTERNA ha generado estudios
significativos, sobre todo en torno a desplazamientos
indigenas, movimientos urbano-urbanos y procesos de
retorno, la produccion antropologica en México se ha
concentrado mayoritariamente en la migracion internacional,
con énfasis en la relacion con Estados Unidos y en la frontera
norte (Cruz, 2015; Lozano, 2002). Diversos balances sefialan
que este sesgo se observa en la mayor atencion académica al
eje transnacional y en la consolidacion de marcos analiticos
organizados alrededor de ese vinculo (Rivera-Sanchez, 2017).

En particular, las investigaciones se han multiplicado
alrededor de fenomenos como el cruce indocumentado, el
control fronterizo y la securitizacion de la movilidad, que han
ocupado un lugar central en la agenda reciente (Meneses, 2019;
Perello, 2022). El predominio de lo internacional no responde
necesariamente a una complejidad intrinsecamente mayor que
la migracion interna, sino a la centralidad economica, politica
y mediatica que adquiere la relacion México-Estados Unidos
en el debate publico y académico (Herrera, 2012).

La historia de esta linea de investigacion muestra los
intentos por conciliar los abordajes de la migracion interna e
internacional, tal como lo apuntan, entre otros, Rivera (2017)
y Durand (1986); como afirma este ultimo “la dicotomia ha

preocupado a varios investigadores, aunque sus esfuerzos por

19



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

superarla no han fructificado” (49). Podemos constatar que,
en efecto, nos encontramos ante dos fenomenos diferenciados
en principio por cuestiones geograficas y juridicas, cuyas
consecuencias en las estructuras sociales y en otros ordenes
de la vida de los migrantes suponen enfoques metodologicos
propios en lo especifico. No obstante, no son necesariamente
incompatibles, toda vez que las premisas basicas de la
migracion, éstas son: el desplazamiento entre espacios de
origen y destino, y el encuentro de los actores migrantes con
una nueva sociedad a partir del establecimiento mas o menos
prolongado en el territorio de destino, son compartidas en
ambas modalidades de la migracion.

La parcialidad mostrada por los investigadores
al privilegiar los estudios de migracion internacional en
México, no halla sustento en una mayor complejidad del
fenomeno internacional

que del interno, puesto que éste altimo comporta
caracteristicas  multifacéticas cuyas derivas inciden
directamente en la transformacion social del pais (Cruz, 2015);
habra de puntualizarse que dicha transformacion acontece
a través de las experiencias individuales y grupales de los
sujetos, cuyas vidas, al igual que las estructuras nacionales, se
ven transtornadas por el desarraigo y la posterior insercion en
un espacio social que no es el propio.

Los analisis sobre la realidad contemporanea muestran
que los procesos de la migracion interna se han complejizado
en las ultimas décadas. En nuestro pais, dice Cruz Pineiro, se
“ha experimentado un progreso acelerado de urbanizacion que

20



Marissa Rodriguez Sanchez

ha transformado las estructuras urbanas y regionales” (2015:
9). La migracion indigena de las zonas rurales a las ciudades
ha ido en aumento, asi como la migracion de mujeres y de
nifnos, reconfigurando el paisaje nacional, problematizando
las adscripciones étnicas y de identidades (Cardenas, 2014);
se han modificado las estrategias laborales y politicas de
los sujetos migrantes ante los procesos de globalizacion
neoliberal y las estrategias de desarrollo con la consiguiente
descampesinizacion (Salaset.al., 2011: 160) entre otros. Aunque
los fenomenos resultantes de la migracion interna, tanto
sociales e individuales son muy diversos, las aproximaciones
tedricas para analizarla se han centrado principalmente
en estudiar macroprocesos historico-economicos como los
causantes directos de las desigualdades territoriales.

En este sentido, la literatura tradicional sobre
migracion interna, arguye la precariedad de bienes y servicios
en los territorios de origen o de la atraccion de los lugares de
destino por la oferta laboral o necesidad de mano de obra
de los migrantes, forzados primero al desplazamiento,
luego a permanecer de manera indefinida y en gran medida
involuntaria en el destino migratorio. Esto no debe tomarse
por regla general, pues de acuerdo con Pérez Monterrosas
(2010) -que a su vez recupera de Mines, 1981 y Massey et. dl.,
1987- afirmamos que las razones que propician la migracion no
son las mismas que la sostienen y deben ser tomadas en cuenta
las dinamicas internas de los migrantes, en contienda social y
politica permanente en torno a la vida emocional individual

y colectiva que ilustran el fenomeno migratorio interno de

21



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

manera mas puntual. Por lo tanto, existe la deuda, desde las
ciencias sociales, por abonar a una comprension mas profunda
del fenomeno migratorio interno con nuevos marcos tedricos
y metodologicos, acordes tanto a las evidencias empiricas
como a una renovada perspectiva antropologica que priorice
laindagacion del sentido de la vida social y emocional de quien
la protagoniza.

En las dltimas décadas, el estudio de la migracion
interna en México ha estado dominado por marcos teoricos
que privilegian las condiciones estructurales del desarrollo
economico y la distribucion desigual de oportunidades a
nivel regional. Desde una perspectiva historico-estructural,
se ha buscado explicar los desplazamientos poblacionales
como respuesta a las asimetrias generadas por el modelo de
crecimiento urbano-industrial, las brechas centro-periferia
y la configuracion jerarquica del territorio nacional (Juarez
Diaz & Garcia Amador, 2025). Este enfoque parte de una
lectura macroeconomica que entiende la migracion como una
estrategia de sobrevivencia ante la exclusion sistematica de
vastas regiones rurales, indigenas o marginadas del proyecto
de modernizacion. En esta linea, las ciudades aparecen
como centros de atraccion que concentran capital, empleo
¢ infraestructura, mientras que los lugares de origen se
caracterizan por el estancamiento productivo, la precarizacion
del campo y la expulsion sistematica de poblacion.

En paralelo, los enfoques estructural-funcionalistas
han puesto su atencion en los factores de expulsion y atraccion
desde una logica mas individualista. Se ha subrayado la

22



Marissa Rodriguez Sanchez

importancia de las redes solidarias, las percepciones subjetivas
de oportunidad, las habilidades personales y las etapas del
ciclo de vida como elementos que influyen en la decision de
migrar (Pintor-Sandoval & Israel-Cazares, 2023). Aunque
estas aproximaciones han sido utiles para complejizar el
analisis, introduciendo variables como la edad, el género o
el acceso a informacion, tienden a asumir que las decisiones
migratorias pueden explicarse a partir de un calculo racional
entre costos y beneficios, sin adentrarse a fondo en los procesos
afectivos, morales o relacionales que forman parte altamente
significativa de dicha eleccion.

Otras perspectivas recientes han intentado superar
el reduccionismo econdmico integrando nociones como
“condicion y calidad de vida” o “ciclo de vida familiar”. Estas
propuestas reconocen la existencia de dinamicas subjetivas,
pero las subordinan a estructuras materiales, manteniendo
el foco de analisis en las caracteristicas objetivas del lugar
de destino: ingresos, acceso a vivienda, servicios publicos,
transporte o insercion laboral (Cruz, 2015). Esta orientacion
conserva una idea de los espacios migratorios como unidades
cerradas, fragmentadas, estudiadas en funcion de sus
caracteristicasinternas, sin atender alas conexiones dinamicas,
afectivas y materiales que los vinculan entre si. El territorio de
origen y el de destino contintian pensandose como entidades
separadas, mas que como espacios interrelacionados por
trayectorias y circulacion de personas en movimiento

23



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

En este marco, el estudio sistematico de la dimension
emocional en contextos internos de migracion, ha permanecido
notablemente sin desarrollo o tratada de manera secundaria.
No obstante, algunos trabajos etnograficos han dejado
entrever la intensidad afectiva de los procesos de movilidad,
especialmente cuando se trata de poblacion indigena en
contextos urbanos. Cristina Ochmichen (2002), por ejemplo,
en su investigacion sobre mujeres mazahuas que migran de
Michoacan y del Estado de México a la Ciudad de México,
documenta transformaciones en las relaciones familiares, los
vinculos de comunidad y las formas de expresion emocional.
En su estudio, demuestra que la migracion no s6lo produce un
cambio geografico, sino también una ruptura con los codigos
afectivos tradicionales, dando lugar a nuevas configuraciones
del cuidado, del afecto y de la corporalidad.

Ademas, la autora advierte una coincidencia entre sus
propias observaciones y las precedentes hechas por Oscar
Lewis en sus paradigmaticos trabajos sobre la “subcultura
de la pobreza” (Lewis, 1986) en México. Ambos estudios
manifiestan que, como una derivacion de la migracion,
las relaciones familiares y sociales tradicionales, se ven
transformadas y, con ello, las formas de expresion emocional,
asi como la impresion de la recepcion del afecto y la cercania
0 lejania emocional entre los miembros de la familia migrante.

En un registro distinto, pero complementario,
Daniel Hiernaux (2005) da cuenta de como la experiencia
migratoria se inscribe en la memoria de los sujetos como una
vivencia dolorosa, marcada por silencios, pudores y descargas

24



Marissa Rodriguez Sanchez

emocionales intensas. En su analisis sobre La insercion urbana
de la poblacion indigena en la Ciudad de México, que versa sobre
grupos indigenas urbanos en la Ciudad de México, recoge
relatos que emergen como verdaderas irrupciones afectivas,
donde la evocacion del pasado rural despierta llanto,
temblores, nudos en la garganta. La migracion, en este
caso, no es solo transito o insercion laboral: es también una
fractura que afecta las formas en que los sujetos recuerdan,
narran y sienten.

No obstante estos aciertos en la materia, no se ha
trazado atn una linea claramente orientada a desarrollar
un sistema analitico robusto que tenga como eje central
el fenomeno emocional para, desde ahi, explicar de forma
articulada los procesos migratorios. De este modo, la
literatura especializada ha tendido a encuadrar los hallazgos
afectivos como elementos periféricos, como si las emociones
fuesen detalles secundarios en un fenémeno cuya relevancia
residiria exclusivamente en su dimension economica,
demografica o politica. Incluso en aquellos estudios que
abordan directamente las afectaciones subjetivas, como los
que se enfocan en la salud mental y el bienestar psicosocial
de los migrantes, el abordaje de las emociones suele quedar
limitado a categorias clinicas o funcionales.

En este sentido, las afirmaciones de Ramos Tovar
(2009) resultas ilustrativas, ya que permite visibilizar la
dimension emocional de la experiencia migratoria, incluso
cuando se trata de migraciones no forzadas. Pone de relieve
como los contextos de recepcion, marcados por barreras
idiomaticas, precariedad laboral y falta de apoyo, inciden

25



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

en la salud mental de los migrantes, dejando ver que el
sufrimiento emocional forma parte constitutiva del proceso
de desplazamiento, mas alla de su caracter legal o voluntario:
Las consecuencias de la migracion han sido
documentadas solo parcialmente y un tanto mas amplia
es la revision respecto a los efectos de los migrantes
forzados, los asilados y los refugiados, pero poco se
sabe sobre los que de manera “voluntaria” dejan su pais.
Sin embargo, se ha documentado que los que se van
sufren una serie de problemas que inciden en su salud
mental, como las barreras del lenguaje, la falta de apoyo,
el trabajo, el traslado y el ambiente hostil en el que se

encuentran (40).

La revision de estos enfoques revela una constante:
la dimension emocional de la migracion interna ha sido
reconocida de forma dispersa, parcial y casi siempre como
efecto colateral, mas que como eje analitico. Si bien existen
estudios que registran emociones (en testimonios, en gestos,
en silencios), no se ha articulado en el campo una teoria de
las emociones que permita comprender como éstas participan
activamente en la toma de decisiones, la construccion del
territorio, la transformacion de los vinculos o la configuracion
identitaria y sociopolitica del sujeto migrante.

Frente a este vacio, resulta imperante volver la mirada
a los estudios sobre migracion transnacional, donde la
emocionalidad ha sido abordada con mayor profundidad en
los ultimos anos. Paradojicamente, estos enfoques, nacidos

26



Marissa Rodriguez Sanchez

para analizar la circulacion de personas y objetos entre paises,
han retomado conceptos desarrollados originalmente para
estudiar la migracion interna (Rivera, 2017). Esta linea ha
permitido abrir preguntas sobre el papel de las emociones en
la produccion de sentido, pertenencia y agencia en contextos
de movilidad, planteando una alternativa teorica valiosa para
repensar la migracion no como desplazamiento mecanico, sino
como proceso afectivo, intersubjetivo y transformador.

Las emociones en clave transnacional

El concepto de circuito migratorio, propuesto originalmente
para el analisis de la migracion interna (Durand, 1986), resulto
fundamental para colocar el aspecto movil de la migracion en el
nacleo del problema. Este enfoque permitio centrar la atencion
en la circulacion de actores sociales y en los objetos, saberes y
bienesqueestostransportanconsigo,estableciendoconexiones
materiales y simbolicas entre diversos espacios migratorios.
No obstante, el énfasis inicial en los desplazamientos internos
fue desplazado progresivamente hacia un uso mas amplio de
la nocion de “circuito” como articulador entre procesos de
migracion interna e internacional, con especial interés en las
redes sociales compartidas, los vinculos mantenidos entre
migrantes y no migrantes, y la construccion relacional de
espacios transnacionales (Rivera, 2017: 43).

Este giro conceptual vino acompanado también de
un viraje metodologico y analitico. Los estudios de circuitos
sentaron las bases para el desarrollo de enfoques sobre circuitos
migratorios transnacionales (Rouse, 1991) o, en términos mas

27



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

amplios, de migracion transnacional (Appadurai, 1996). Estas
perspectivas desplazaron el foco hacia unidades analiticas
que superaran lo familiar y lo interpersonal, abriendo paso
al examen de conexiones entre comunidades, localidades e
incluso ciudades en distintas escalas. El interés se desplazo
asi hacia la forma en que las relaciones sociales migratorias se
anclan en estructuras historicas mas amplias y en dinamicas
relacionales que exceden el mero contacto individual.

En las ultimas décadas, particularmente en el
contexto latinoamericano y, de manera mas destacada, en el
caso de México hacia Estados Unidos, las reformulaciones
metodologicas para estudiar la migracion internacional
han incorporado enfoques que articulan las experiencias
migratorias con sus efectos en los territorios de origen. De
este modo, se ha prestado creciente atencion a las formas de
vinculacion entre migrantes y no migrantes, y a la constitucion
de espacios relacionales de pertenencia afectiva mas alla de la
mera presencia fisica.

El reconocimiento de que las emociones constituyen
una dimension estructurante de la experiencia migratoria
ha sido clave en esta transformacion. El giro afectivo en los
estudios migratorios ha traido consigo la incorporacion de
conceptos como la economia politica de los afectos (Besserer,
2014), la economia politica de la nostalgia (Hirai, 2009), la
conyugalidad a distancia (Ariza y D’Aubeterre, 2009), los
regimenes de sentimientos (Besserer, 2014) o la maternidad
a distancia (Asakura, 2014), entre otros. Estos marcos han

permitido dimensionar las repercusiones de la vida emocional

28



Marissa Rodriguez Sanchez

de los migrantes desde una mirada que reconoce la densidad
historica, simbolica y politica de sus afectos.

Al situar estos fenomenos en el marco mas amplio de la
mundializacion, laexpansion tecnologica, los desplazamientos
masivos y la circulacion intensificada de bienes, personas,
simbolos e ideas, estas aproximaciones han contribuido a
erosionar la rigidez de las fronteras espacio-temporales. Desde
esta perspectiva, se cuestiona la dicotomia entre territorios
de origen y de destino, desafiando la vision tradicional que
presupone una separacion radical entre los migrantes y
quienes permanecen en sus lugares de origen.

Sin embargo, esta dilucion no implica una desaparicion
de los limites ni de sus efectos. Al contrario, la persistencia de
las divisiones geograficas sigue siendo un factor determinante
en la estructuracion de nuevas formas de intercomunicacion,
desigualdad y conflicto. En este sentido, si bien se cuestiona la
escision absoluta entre movilidad e inmovilidad, se reconoce
que la distancia fisica y simbolica contintia operando como
un eje de diferenciacion social y emocional en ambos lados del
proceso migratorio.

Uno de los aportes mas significativos de estos estudios
ha sido visibilizar como los efectos de la migracion se sienten
con igual fuerza en los espacios de origen, incluso entre
quienes no participan directamente del trayecto migratorio.
La inmovilidad espacial no equivale a desconexion emocional:
los sujetos que permanecen en sus comunidades viven la
migracion de manera activa, la interpretan, la comentan, la

sienten, la critican y la sostienen en maltiples formas. Hirai

29



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

(2009) advierte que obviar estas repercusiones en los estudios
implica proyectar una imagen distorsionada de los lugares
de origen, como si en ellos reinara una supuesta armonia
homogénea. Esta omision, advierte, invisibiliza la desigualdad
estructural que opera también en dichos espacios, impidiendo
comprender las relaciones asimétricas de poder que emergen
entrelosmigrantesy suscomunidades dentrode las conexiones
transnacionales (Hirai, 2009: 70).

La metodologia privilegiada para abordar estos
fenomenos ha sido la etnografia multisituada, tal como fue
formulada por George Marcus (2001). Esta metodologia
propone literalmente “seguir” un elemento —yaseauna persona,
una metafora, un objeto, un conflicto, una biografia- a lo largo
de distintas ubicaciones, observando sus transformaciones,
desbordamientos y modulaciones contextuales. Lejos de
aspirar a una totalidad, la etnografia multisituada mapea
las conexiones que revelan la arquitectura global desde los
margenes, atendiendo a las variaciones relacionales entre
actores, escalas y lugares.

Una de sus contribuciones mas importantes ha sido
colocar al etnografo como parte constitutiva del proceso de
conocimiento. Al acompanar a los sujetos migrantes en sus
desplazamientos, el investigador vive también una experiencia
de transito, modificando su propia posicion dentro del campo
social. Esta dimension relacional, experiencial y situada le
permite observar en primera persona los modos en que las
jerarquias, valores y codigos se reconfiguran en el trayecto, y
como dichas transformaciones afectan tanto a los migrantes
como al propio trabajo de investigacion.

30



Marissa Rodriguez Sanchez

La etnografia multisituada permite, ademas,
documentar las formas en que los sujetos construyen sus
vinculos sociales a través de objetos, tecnologias, saberes y
practicas que circulan de manera compleja entre territorios.
En este entramado, las emociones emergen como uno de los
canales mas expresivos del poder, pero también de la agencia
y la creatividad de los actores. Aqui es donde el estudio de
las emociones adquiere una potencia analitica particular.
Lejos de concebirlas como meras expresiones individuales o
como un residuo subjetivo, las emociones se entienden como
construcciones sociales mediadas por relaciones de poder.
Esta perspectiva ha sido ampliamente desarrollada por autores
como Besserer (2014) y Hirai (2009), quienes proponen el
concepto de economia politica de las emociones para describir
la manera en que los afectos son producidos, distribuidos y
regulados por dispositivos normativos inscritos en estructuras
sociales, economicas y politicas.

Desde esta optica, las emociones son tanto producto
como vehiculo del poder: estan normadas, dirigidas, valoradas
y sancionadas de acuerdo con los ordenes sociales en juego.
Pero, al mismo tiempo, permiten a los sujetos desbordar esas
estructuras, resignificarlas, disputarlas. Asi, la vida afectiva no
solo expresa la posicion que los sujetos ocupan en el mundo,
sino también su capacidad de modificarlo. En este sentido,
los estudios transnacionales con enfoque emocional han
profundizado en una mirada claramente socioestructural,
en el sentido en que comprenden a las emociones como
articulaciones relacionales ancladas en contextos desiguales.
Como sefialo Kemper (1978), las emociones no existen en el

31



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

vacio, sino que responden a posiciones relativas dentro de una
estructura jerarquizada. Al incorporar esta clave de analisis,
es posible afirmar que la experiencia emocional no sélo refleja
la manera en que los sujetos padecen el poder, sino también
como lo reinventan.

En resumen, los estudios de migracion transnacional
desde una clave emocional permiten iluminar un campo de
fuerzas complejo en el que se entrecruzan trayectorias, afectos,
estructuras y disputas. En este plano, el analisis de la vida
afectiva ofrece una entrada privilegiada para entender tanto la
reproduccion de las desigualdades como las posibilidades de
transformacion subjetiva y colectiva.

Una mirada socioestructural a la experiencia emocional

Es incuestionable la realidad de la emocionalidad
experimentada por las personas en toda situacion vivida,
producto de un aparato neurofisiologico y de efectos
psicologicos y, por lo tanto, compartidos por la humanidad
al tiempo que son experimentados desde la individualidad.
Si bien no se obvian las fuerzas fisiologicas que impulsan en
gran medida las emociones, por si solas no explican el ambito
de lo social.l Las emociones son el resultado de la experiencia
concreta de los sujetos en sociedad; lo que en términos
estrictos significa sujetos socializados acorde a las estructuras
de una cultura particular.

1 No abonaré a la discusion entre las teorias naturalistas,
biologicistas y socioculturales para explicar la naturaleza de las emociones,
ya que no contribuye al desarrollo del asunto central de esta investigacion.

32



Marissa Rodriguez Sanchez

Desde la perspectiva socioestructural desarrollada por
Kemper (1978) y mas tarde por Barbalet (2001), se establecen
dos dimensiones basicas para comprender el potencial
significativo de las emociones, éstas son, el poder y el estatus.
Turnery Stets (2006) lo resumen de la siguiente manera:

The basic idea of the model is relatively simple: Within

social situations, individuals possess relative power

(authority), or the ability to tell others what to do, and

status (conceptualized as prestige or honor rather than

as a positions in a structure) [...] changes in the relative

power and status (or prestige) in individuals have large

effects on the arousal of negative and positive emotions.

(Turner y Stets; 216)

La plena socializacion de los individuos exige el
aprendizaje de una serie de valores, conocimientos, creencias,
saberes y codigos que varian de cultura en cultura. Se espera de
un individuo adecuadamente socializado, que reconozca las
formas de dirigirse ante una situacion dada; estos codigos de
conducta implican un disciplinamiento de la emocionalidad
individual en beneficio del orden y la comunicacion sociales.
El aprendizaje de estas formas socializadas de la vida afectiva
supone la adaptacion de los modos de sentir y de expresion de
ese sentir, de percibir el entorno y a si mismo:

[...] la estructura social es la configuracion relativamente

estable y predictible del sentimiento y de las emociones.

Cuando hablamos de estructura social solemos

referirnos a una totalidad diferenciada de elementos

33



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

significativamenterelacionados, talescomoinstituciones,
roles, castas, grupos, etc. Pues bien, entre los elementos
que permiten delimitarlos como unidades diferenciadas
de analisis estan las constelaciones de sentimientos y de
emociones que experimentaran o deberan experimentar,

quienes a ellos pertenezcan. (Torregrosa, 1984; 187).

Las emociones forman parte de un abanico delimitado
de accion construido culturalmente; por lo tanto, se trata de
un aparato construido con anterioridad a los individuos. Estos
lo aprenden de la misma manera que se aprende el caimulo de
elementos culturales compartidos por los miembros del grupo.
El reconocimiento de las formas afectivas de socializacion,
es el autorreconocimiento de un individuo como parte de su
sociedad. Un sujeto que tiene el dominio de interpretar las
relaciones sociales, es un individuo capacitado culturalmente
para accionar las formas adecuadas de la expresion afectiva
acorde a las estructuras sociales.

En el marco de las interacciones sociales, se establece
que cada sujeto detenta cierto grado de poder que le permite
imponerse sobre otros, obligarlos a acatar sus direcciones
o deseos; mientras que el estatus se trata del respeto u
honor otorgado voluntariamente a alguien, es el prestigio
concedido de manera libre. Ambos, poder y estatus, logran
serlo en tanto son reconocidos por los otros y por si mismo,
ubicando al sujeto en un lugar determinado dentro de las
jerarquias de la estructura sociocultural donde se llevan a
cabo las interrelaciones.

34



Marissa Rodriguez Sanchez

Al ser parte constitutiva de las estructuras sociales,
el poder y el estatus son grados facultativos ganados por
diversos medios a lo largo de la vida y, por lo tanto, pueden
ser perdidos. Es decir, el poder y el estatus no son fuerzas
permanentes: cambian, varia su potencia, son mensurados
en concomitancia a la trayectoria personal que a su vez es
legitimada por los valores que priman en las socioestructuras.
Por otra parte, tampoco pueden ser transferibles sin conflicto
de una sociedad a otra, pues se asume que las estructuras que
respaldan el poder y el estatus asimismo cambian de un grupo
cultural a otro.

Pero el sujeto no es una mera pieza transmutable en el
engranaje de las relaciones de poder y de prestigio; al contrario,
el reconocimiento de los valores en juego le impele a ganar una
posicion estructural en la sociedad de la que reconoce sus
mecanismos. Tiene anhelos y expectativas de su condicion
y de la de los otros. Como dicen Turner y Stets: “What
individuals expect before they interact with others and what
they actually receive (in acknowledgement of their power and
status) will influence the arousal and flow of emotions” (216).
De esta manera, anticiparse a las situaciones posibles o bien,
actuar en consecuencia de su realidad factual, manifestando
suinterpretacion mediante las emociones, también es un modo
en que los individuos evidencian su pertenencia a un contexto
sociohistorico determinado:

De una sociedad humana a otra, los hombres sienten

afectivamente los acontecimientos a través de los

repertorios culturales diferenciados que son a veces

35



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

similares, pero no idénticos. La emocion es a la vez
interpretacion, expresion, significacion, relacion,
regulacion de un intercambio; se modifica de acuerdo con
el puablico, el contexto, se diferencia en su intensidad,
e incluso en sus manifestaciones, de acuerdo a la

singularidad de cada persona (le Breton, 2012: 75).

Siguiendo estas ideas, las emociones son suscitadas a

partir de las situaciones dadas en cada contexto y en relacion a
las condiciones estructurales que enmarcan las interacciones.
En términos breves: las emociones son relacionales. Ariza
(2017), siguiendo la perspectiva socioestructural de las
emociones, explica el proceso relacional de las mismas de la

siguiente manera:

Del intercambio relacional emergen -a través de un
flujo sensorial incesante- una interpretacion y una
disposicion a actuar, que resitian dialogicamente al
sujeto y altera de nueva cuenta el contexto situacional,
aspecto que se conoce como “eficacia social” (Barbalet,
2001). [..Las emociones| no se reducen a un atributo de
la psique de los individuos, aunque efectivamente sean

“sentidas” de manera privada.” (68-69).

Entonces, las emociones estan mediadas por “procesos

cognitivos y evaluativos” (Kemper, 1978; Barbalet, 2001,
Torregrosa,1984) parallevar acabolalectura e interpretacion
de la situacion desencadenada; esto es, las emociones no
reflejan estados animicos de exaltacion producidos de

36



Marissa Rodriguez Sanchez

manera mecanica; sino que, como se dijo mas arriba, se van
instaurando las formas del sentir adecuado para situaciones
especificas de la experiencia y que progresivamente se
conformaran como parte de la “economia psiquica de la
persona” (Torregrosa; 186).

Las emociones no son, pues, reacciones viscerales que se
contraponen al razonamiento logico ni elementos residuales de
los procesos cognitivos que no llegaron a serlo. Por otra parte,
el sujeto no se encuentra esclavizado emocionalmente por la
normativa social, pues en todo momento tiene la capacidad de
contravenir, por la razon que sea, las pautas de socializacion
afectiva demarcadas para cada contexto.

Tomando como referencia las caracteristicas basicas
del funcionamiento de las emociones desde la perspectiva
socioestructural que he expuesto, me parece pertinente
proponer las emociones como “herramientas significativas de
interrelacion cultural”.

Emociones: herramientas para la interrelacion cultural

Cualquier herramienta, independientemente de su forma o
soporte, cumple la funcion de mediar una accion: permite,
potencia o transforma la manera en que se realiza una
actividad, ya sea fisica, simbolica o incluso emocional. En
este sentido instrumental, 1o social no se limita a ser un telén
de fondo sobre el cual se desarrollan las relaciones humanas,
sino que emerge como un entramado dinamico de vinculos,
practicas, expectativas y disposiciones. Las emociones no
surgen de un interior ahistorico, sino que se producen en

37



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

ese entretejido relacional: se configuran en el intercambio, se
actualizan en la interaccion y modelan, a su vez, las formas de
vinculacion. No son simples respuestas internas ni reacciones
naturales, sino modos de habitar el mundo junto con otros.
Bajo esta perspectiva, las emociones pueden entenderse como
dispositivos relacionales que median la experiencia social y
permiten evaluar y modificar las coordenadas afectivas de la
vida en comun.

Su utilidad reside en la capacidad de operar como
mecanismos evaluativos de la situacionalidad: permiten a los
sujetos interpretar la textura del presente, leer sus propias
expectativas —ya sean proyectadas, cumplidas o frustradas—
y posicionarse en relacion con los otros segin coordenadas
de poder, pertenencia o estatus. Lejos de constituir impulsos
espontaneos, las emociones se activan ante la presencia o
evocacion de un estimulo —una persona, un objeto, un olor,
una imagen, una idea, un recuerdo o incluso una evaluacion de
si mismo— (Le Breton, 2012). En este sentido, las emociones
habilitan no so6lo la relacion con los otros, sino también la
relacion reflexiva con uno mismo. Son, por tanto, formas
activas de interrelacion que median la percepcion y la accion
en el entramado social.

En tanto herramientas, son también significativas, en
un doble sentido. Primero, por la relevancia que adquieren
en la lectura del entorno, del contexto, de los otros y de si
mismo. Como sugiere Ariza (2017: 69), “su eficacia ontologica
reside en el hecho de que las personas se constituyen como

tales en el momento mismo que las vivencian”. Segundo,

38



Marissa Rodriguez Sanchez

porque son portadoras de significados que pueden ser leidos,
comunicados, interpretados y negociados dentro de un marco
de inteligibilidad compartido. Las emociones, al igual que los
simbolos, pueden ser expresadas, manipuladas, actuadas o
incluso falseadas. Sin embargo, su expresividad no se agota en
la veracidad de su manifestacion: incluso cuando son fingidas
o malinterpretadas, no dejan de estar cargadas de sentido. Su
eficacia social depende, en gran medida, de que su expresion
esté en sintonia con los codigos del contexto sociocultural,
lo cual disminuye las posibilidades de sancion, tanto externa
como intima. Por eso, las emociones son herramientas
significativas de interrelacion.

Aunque disponibles para todos los seres humanos,
su uso concreto esta modelado por estructuras sociales,
contextos historicos y posiciones interseccionales. Las formas
en que se expresan y regulan las emociones se aprenden a lo
largo de la vida, muchas veces de forma tan naturalizada que
se confunden con lo instintivo. No obstante, la pertenencia a
una cultura no garantiza el dominio cabal ni “adecuado” de sus
repertorios afectivos. Asi como es posible apropiarse de los
registros emocionales propios, también pueden incorporarse
—con mayor o menor dificultad— formas expresivas
ajenas. Sin embargo, las emociones no son perfectamente
traducibles ni conmutables entre sujetos ni entre culturas.
Su reconocimiento —tanto de las formas propias como de
las ajenas— sitna a los individuos en coordenadas culturales
e historicas especificas. Por ello, comprenderlas como
herramientas significativas de interrelacion cultural permite

39



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

iluminar su papel en la articulacion de practicas, saberes y
codigos afectivos diversos.

Este caracter interrelacional y culturalmente codificado
de las emociones adquiere especial visibilidad en contextos
de transito, transformacion o crisis. En momentos criticos
de la vida, las emociones no solo alertan sobre lo que ocurre,
sino que activan disposiciones para la accion, generan juicios
implicitos sobre lo que es posible o deseable, y permiten
interpretar los codigos del entorno. La migracion, entendida
como un fendmeno que desestabiliza el entorno social habitual
de los sujetos, evidencia de manera elocuente esta funcion
evaluativa. La nueva situacionalidad a la que se enfrentan
los migrantes intensifica su emocionalidad en funcion de las
diferencias culturales percibidas, vividas o resistidas. Desde
esa emocionalidad —a menudo ambigua, contradictoria
o0 inestable— se desencadenan (o se inhiben) procesos de
insercion social, se abren (o se bloquean) mecanismos de
negociacion cultural, laboral y politica. Las emociones,
entonces, no so6lo acompanan los procesos migratorios:
las configuran. Constituyen una herramienta clave para
comprender las reconfiguraciones sociales que emergen de la
experiencia migratoria.

Esta propuesta conceptual permite, asi, pensar las
emociones mas alla de su dimension individual, intima o
expresiva. Concebirlas como herramientas significativas de
interrelacion cultural implica reconocer su potencia tanto
epistemologica como politica. Las emociones no solo habilitan
formas de leer al otro, de habitar el mundo y de ubicarse en

40



Marissa Rodriguez Sanchez

él, sino que también constituyen mecanismos mediante los
cuales se negocian identidades, se tensionan estructuras y se
abren margenes de agencia, incluso en contextos atravesados
por la desigualdad, la exclusion o la desposesion.

Migracion y crisis emocional
Se contemplan momentos criticos en el transcurso de la vida
que exacerban la experiencia emocional. Y, la migracion en
general, interna o internacional, entre estos momentos criticos
como “causa de vivencias o estados emocionales, antes que
producto de ellas” (Ariza, 2017: 68). Esto es, las emociones
no son estados permanentes e inmutables, sino que surgen
en contextos especificos y en relacion a las caracteristicas
interseccionales de los sujetos:
Ya sea por sus implicaciones sobre el bienestar
psicologico, por las exigencias que conllevan el
desarraigo y el establecimiento, o por las tensiones y
negociaciones implicitas en la disyuntiva entre distancia
fisica y proximidad afectiva, la experiencia migratoria
suscita intensas vivencias emocionales. El cruce de una
frontera trastoca las sefas de identidad propias y ajenas,
confronta al yo con la otredad y modifica o refuerza el
sentido de pertenencia; procesos todos con hondas

repercusiones en la vida afectiva. (Ariza, 2017; 66)
Estas ideas funcionan pertinentemente para la

experiencia migratoria transterritorial, toda vez que, como
dice Vitale (2006) “el cansancio material y el sufrimiento

41



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

psicologico del migrante [son| experiencias que tienden a ser
universales” (6). Entonces, a pesar del escaso desarrollo de
un andlisis sistematico que ha suscitado hasta el momento
el estudio de las emociones en la migracion interna, aqui se
sostiene que existe una cuota emocional trascendental para
los migrantes a partir del traslado, del trayecto y del encuentro
con una sociedad que no es la propia -sin menoscabo de la
nacionalidad compartida-. Puesto que las formas de expresion
cultural, de la que la expresion emotiva forma parte, difieren
de un territorio nacional a otro, y en muchas de las ocasiones,
tanto 0 mas que entre naciones extranjeras.

Las afirmaciones arriba expuestas resaltan el caracter
relacional de las emociones, donde la migracion exalta el
enfrentamiento de “las sefias de identidad propias y ajenas,
confronta al yoconlaotredad y modifica orefuerzael sentidode
pertenencia”. Enel caso que aquise analiza se debe determinar
el punto desde el cual se experimenta el enfrentamiento
cultural, es decir, ¢cuales son las senas de identidad propias de
los chiconamelenses desde donde se les confronta alos otros? O
bien, ¢quiénes son los nahuas de Chiconamel y en qué maneras
se asumen distintos a otros nahuas de la Huasteca y a los otros
regiomontanos? ¢Cuales son las practicas y mecanismos por
las que se manifiesta su autoadscripcion? En la medida en que
estas cuestiones sean resueltas, podra comprenderse el grado
de crisis emocional que los chiconamelenses experimentan
como migrantes en el AMM vy de ahi, de qué maneras logran -o

no- sobreponerse a esa crisis.

42



Marissa Rodriguez Sanchez

Unidades de analisis para la migracion transterritorial

En este apartado se retoman algunos conceptos expuestos en
las secciones anteriores con el objetivo de esbozar la “migracion
transterritorial” en lugar de abordar los modelos tradicionales
de analisis de la “migracion interna”. Esto significa, por un
lado, incluir el analisis socioestructural de los componentes
emocionales constitutivos del fenomeno migratorio en
cuestion y, por otro, poner énfasis en la circulacion de cosas
entre los territorios de origen y destino, que hacen posible la
interconexion del proceso migratorio.

Esta perspectiva movil e intercomunicada de la
migracion transterritorial, obliga a identificar de qué
manera los territorios de origen y destino son significativos
emocionalmente y el modo en que determinan las dinamicas
de interrelacion de los actores migrantes.

Se proponen tres unidades de analisis para
explicar la migracion Chiconamel-Monterrey desde la
transterritorialidad:

1) El territorio: abordandolo desde el concepto de la
“territorialidad” para descentralizar las fronteras geopoliticas
que tradicionalmente han tratado de explicar la influencia de
los territorios en la migracion interna, es decir, desechar el
“localismo metodologico”.

2)La construccion de relaciones emocionales de los migrantes
con los territorios migratorios que definen en gran medida
la autoadscripcion y que permiten mantener lazos con la

43



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

comunidad de origen al tiempo que reconfiguran las formas de

relacion dominantes.

3)La circulacion de objetos evocativos, por medio de los cuales
se lleva a cabo la intercomunicacion entre los territorios
y de los que es posible desentranar, desde el analisis de su
materialidad, el significado emocional que evocan, asi como
la transformacion de esos significados a lo largo del trayecto
migratorio transterritorial.

Territorio: una critica al localismo metodologico

La definicion mas extendida para explicar la migracion interna

senala que ésta refiere a:
desplazamientos territoriales geograficos de la poblacion
dentro de las fronteras de un pais. Los migrantes internos
cruzan limites juridico administrativos municipales,
estatales y/o regionales con el proposito de cambiar su
residencia habitual de manera mas o menos permanente
(Cruz: 9).

Taldefinicion operabajounrazonamientogeopolitico
de la division territorial, construido historicamente con
independencia de los sujetos que actualmente habitan
esos territorios demarcados. Bajo esta vision, se apuesta
a que el aparato gubernamental cumple positivamente
con definir todo aquello que se circunscribe dentro de sus
fronteras jurisdiccionales, considerandolas como un todo
homogéneo en el cual no cabria el conflicto de identidad o

44



Marissa Rodriguez Sanchez

de adscripcion ni las formas culturales disimiles a aquéllas
que el Estado reconoce.

Sin embargo, es preciso cuestionar la vigencia de
este modelo a la luz de la afluencia cada vez mas numerosa
de migrantes internos en nuestro pais. La movilidad
poblacional contemporanea desestabiliza las nociones
fijas de pertenencia territorial y evidencia la existencia de
multiples formas de adscripcion identitaria que no coinciden
necesariamente con las fronteras administrativas. Los
sujetos migrantes, al trasladarse y reconfigurar sus vinculos
sociales, afectivos y culturales en contextos nuevos, desafian
la idea de una correspondencia univoca entre territorio,
identidad y ciudadania. En este sentido, la definicion estatal
de los territorios como unidades cerradas y homogéneas
resulta insuficiente para comprender los procesos reales de
pertenencia, uso y significado del espacio.

Cuestionar esta definicion no implica negar la
existencia de los marcos juridicos, sino mas bien problematizar
su pretension de totalizar la experiencia social y cultural de
los habitantes. En cambio, se vuelve necesario abrir paso a
perspectivas que reconozcan laheterogeneidad de trayectorias,
la superposicion de adscripciones territoriales y la posibilidad
de pertenecer a mas de un lugar a la vez, como ocurre en los
procesos de migracion transterritorial.

El traspaso de las fronteras municipales, estatales y
regionales de manera temporal o permanente deriva en nuevas
formas de ejercer la ciudadania en contextos jurisdiccionales
incapaces de contener, bajo un régimen estatal que se presume

45



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

inequivoco, la variedad de formas culturales producto de
la migracion interna. Al respecto, la vision de la migracion
transnacional y particularmente del analisis de la “ciudad
transnacional” (Besserer y Nieto, 2015) objeta la centralidad
del territorio estatal para pautar el acercamiento a los
fenomenos sociales migratorios:
Las formas de gubernamentalidad dominantes hasta
ahora suponian un isomorfismo entre Estado, sujeto
social y territorio, por ello el estudio urbano partia de
una unidad territorial urbana para demarcar al sujeto
social, entendido como sujeto a procesos de un régimen
urbano especifico. Los estudios transnacionales han
mostrado que estamos ante cambios en el plano politico,
economico y social que exceden el plano local, lo que
supone dejar atraslo que se hadenominado “nacionalismo
metodologico” (que suponia partir metodologicamente
de la delimitacion de un territorio para comprender los

procesos sociales que se daban en su interior). (2015: 30)

Sera preciso, entonces, rebatir el nacionalismo
metodologico atin en territorios circunscritos a la nacion
0, diré para el caso de la migracion que se efecttia dentro de
territorios nacionales y en particular la de Chiconamel hacia
Monterrey, debemos rechazar el “localismo metodologico”, ya
que las relaciones que se establecen a partir de la migracion,
no son relaciones entre localidades o territorios politicos, sino
entre individuos. Es decir, los complejos vinculos erigidos por
grupos de sociedades nacionales, no pueden ser explicados

46



Marissa Rodriguez Sanchez

solamente a partir de la relacion entre los territorios politicos,
toda vez que las formas de gobierno son reconocidas por
los migrantes, pero no a partir del ejercicio del aparato
gubernamental, sino a través de las experiencia materiales y
subjetivas; de la vivencia del desarraigo, de las negociaciones y
estrategias acometidas durante lainsercion alanuevasociedad.
Agregamos que, para el caso de México, la diversidad étnica y
lingiiistica ha rebasado las capacidades jurisdiccionales de los
territorios politicos para contener, en sus definiciones locales
y nacionales, la multiplicidad de adscripciones e identidades.

Sin embargo, no se trata de desechar sin mas la nocion
de territorio, pues sigue siendo una categoria de primer orden
paraestudiarlasmigraciones; porel contrario,lo que se propone
es revitalizar el propio concepto descentrando la vision del
territorio como sindnimo de espacio geopolitico definido s6lo
a partir de sus caracteristicas estructurales. Como afirma
Giménez (1996), el territorio no es un mero “contenedor de la
vida social y cultural. Se trata siempre de un espacio valorizado
sea instrumentalmente, sea culturalmente” (10). Y, como se ha
senalado a lo largo de los apartados anteriores, las emociones
tenidas por herramientas de interrelacion cultural, permiten
justipreciar las interrelaciones motivadas por agentes
externos; en este caso, la variedad de situacionalidades dadas
por contextos territoriales migratorios, son el agente que
motiva las emociones.

Por lo tanto, encuentro en el concepto de
“territorialidad” de los estudios de geografia humana una

forma mucho mas cercana a la experiencia emocional de los

47



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

sujetos y de los grupos de sujetos para evidenciar los lazos
afectivos que los unen con su territorio de origen, asi como los
lazos que van estableciendo con los territorios reconocidos en
su trayecto migratorio.

Asimismo, el concepto de territorialidad me permitira
sustentar, a través de las evidencias empiricas, que las
reconfiguraciones sociales, economicas y politicas de los
territorios migratorios discurren por una logica distinta a la
geopolitica y que no se trata de un recorrido lineal elemental
(rural-urbano,  frontera-frontera,  tradicional-moderno)

carente de conflictos.

De territorio y territorialidad

El concepto de “territorialidad” que me interesa abordar es
aquél que se refiere a las relaciones que teje el individuo con
el entorno, en tanto miembro de una sociedad identificada,
a través de un vinculo emocional (Malmberg, 1984; en
Lindon, 20006). La territorialidad presume una relacion de
reconocimiento del espacio habitado distinto de otros en tanto
es el territorio de origen, asi como el reconocimiento del lugar
que ocupa el sujeto en dicho territorio. Este caracter relacional
de la territorialidad coloca al sujeto de cara a la alteridad
situacional en cada contexto. De esta manera, el territorio se
presenta como un agente externo que motiva el surgimiento de
una clase particular de emocionalidad del sujeto que reconoce
y se identifica con un territorio a través de la territorialidad.

48



Marissa Rodriguez Sanchez

Esta, da cuenta de las relaciones mas proximas al
individuo con su entorno en la vida cotidiana. Dice Lindon
(2006) “su potencia esta en el caracter integrador, por eso es
muy proximo a la totalidad de la experiencia espacial” (384).
Se trata de una experiencia espacial del mundo de vida vy,
como tal, la nocion de territorialidad es inherente al punto de
vista de quien la experimenta de acuerdo a sus caracteristicas
interseccionales.

Estanocion surge de los estudios fenomenologicos bajo
la perspectiva de “mundo de vida” o “Lebenswelt” configurada
por Husserl (1936). Elmundo de vida para Husserl es el mundo
natural, cotidiano y mas proximo en el que todos los sujetos
vivimos; el objetivo de la fenomenologia del Lebenswelt esel de
hacer reflexionar sobre ese mundo de vida para constatar que
SOMos Nosotros mismos quienes lo constituimos. Asimismo, el
“mundo de vida” elaborado por Heidegger a partir de las ideas
husserlianas, se ha relacionado con la “territorialidad” de los
estudios de geografia humana:

La concepcion heideggeriana segin la cual la

estructura fundamental del hombre es el “estar-en-el-

mundo” (in-der-Welt-sein) implica que un hombre y

un mundo forman un “todo articulado” lo que significa

una relacion de co-pertenencia esencial, la presencia
de cada uno de ellos implica la co-presencia del otro

(Herrera, 2010: 248).

En estainvestigacion, la territorialidad esta relacionada
con el mundo de vida en el sentido basico que hace referencia

al entorno mas proximo en el que se mueve el sujeto, sobre

49



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

el cual lleva a cabo una reflexion y del que tiene una opinion.
También, en el sentido heideggeriano, el vinculo que se
construye a partir de la territorialidad entre sujeto y territorio,
implica una relacion de co-presencia. Este modo de entender
la territorialidad es proximo a la perspectiva socioestructural,
toda vez que el territorio representa un referente significativo
emocionalmente que exhibe el caracter relacional de la
experiencia emocional.

Los territorios no solo delimitan el espacio en el que se
desarrollan las interacciones culturales, sino que constituyen
en si mismos el contexto estructurante de dichas relaciones,
con caracteristicas socioestructurales especificas. Como se
ha senalado, las emociones son relacionales y situacionales:
emergen de procesos cognitivos y de la evaluacion subjetiva de
hechos reales o imaginados. En este sentido, el vinculo afectivo
que se construye con un territorio implica una interpretacion
activa de ese espacio, donde el sujeto no solo lo experimenta,
sino que lo evalta y lo significa. Este proceso pone en juego la
alteridad del sujeto, al reconocerse y diferenciarse en relacion
con el territorio, en funcion de las distintas circunstancias y
etapas de su vida.

El poder atribuido a los territorios solamente existe
en la medida en que los territorios son significativos para los
sujetos. Territorios que pertenezca al cimulo de elementos
reconocidos, deseables 0 no deseables de cada individuo,
lo cual depende de su propia experiencia de vida, de sus
conocimientos, de sus anhelos, de su propia historia:

50



Marissa Rodriguez Sanchez

[..] el territorio puede ser apropiado subjetivamente
como objeto de representacion y de apego afectivo,
y sobre todo como simbolo de pertenencia socio-
territorial. En este caso los sujetos (individuales y
colectivos) interiorizan el espacio integrandolo a su
propio sistema cultural. Con esto hemos pasado de una
realidad territorial “externa” culturalmente marcada, a
una territorialidad “interna” e invisible, resultante de la
“filtracion” subjetiva de la primera con la cual coexiste.
Esta dicotomia —que reproduce la distincion entre formas
objetivadas y subjetivadas de la cultura- resulta capital
para entender que la “desterritorializacion” fisica no
implica automaticamente la “desterritorializacion” en
términos simbolicos y subjetivos. Se puede abandonar
fisicamente un territorio, sin perder la referencia
simbolica y subjetiva del mismo a través de la
comunicacion a distancia, la memoria, el recuerdo y la

nostalgia (Giménez, 1996; 15).

Construccion de relaciones emocionales

La construccion de relaciones emocionales, que es la segunda
unidad analitica de la migracion transterritorial, es una de las
maneras de significar los territorios y las personas, en tanto las
emociones funcionan al modo de herramientas significativas
de interrelacion con agentes externos como son los territorios
que motivan la experiencia emocional.

51



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Como se ha manifestado en los apartados anteriores,
a partir de la construccion de relaciones afectivas entre los
sujetos y los territorios, es decir, a partir de la territorialidad,
se logra explicar la manera como los sujetos significan las
circunstancias que transforman su contexto. Asimismo,
el analisis de la territorialidad permitira identificar cuales
son los elementos del territorio que son mas relevantes para
los chiconamelense y que inciden en la constitucion de su
identidad.

Ahorabien, un sujeto que reflexiona sobre los territorios
que habita, esgrime sus reflexiones desde el lugar que ocupa
en el mundo; su punto de enunciacion se basa en su posicion
socioestructural, en el grado de poder y estatus en relacion a
los otros, y en los anhelos subjetivos construidos en relacion
al territorio y con apego a sus caracteristicas interseccionales.
Por esta razon, los discursos y las narrativas particulares de los
sujetos son una fuente relevante de informacion acerca de la
manera cOmo construyen territorios imaginados distintos del
mismo territorio fisico, ya que éste representa posibilidades,
limitaciones y sanciones distintas para sujetos distintos.

Las relaciones afectivas -y los discursos sobre esas
relaciones- se materializan, por ejemplo, en la construccion
de casas en el pueblo por parte de algunos chiconamelenses
migrantesradicadosen Monterrey, conlaesperanzade retornar
en el momento en que los objetivos que motivaron en cada
caso la migracion sean alcanzados. Otra forma de construir
las relaciones afectivas con el territorio y con los locales no
migrantes, son las visitas al pueblo durante las fiestas de dia de

52



Marissa Rodriguez Sanchez

muertos o mijkailjuitl, durante las cuales se despliega una serie
de actividades ritualizadas litargica y consuetudinariamente,
que llevan una fuerte carga emotiva por el contacto con el
territorio de origen y con los otros. La participacion en la
vida politica del pueblo, el envio de remesas en efectivo y en
especie, y las redes solidarias, son otras de las formas en que
se materializa las relaciones afectivas, que se detallaran en el
siguiente capitulo.

Entonces, tal como aqui se ha planteado, el territorio,
las relaciones afectivas para con éste y entre las personas, y la
circulacion de personas y de objetos de toda clase en el trayecto
migratorio, son elementos indisociables para comprender
la migracion transterritorial ~Chiconamel-Monterrey. En
esta investigacion se ha puesto el acento en el territorio y la
territorialidad para delinear las otras dos unidades de analisis
con el objetivo de superar el localismo metodologico inserto
en la vision tradicional que privilegia, en el estudio de las
migraciones internas, el traspaso de fronteras geopoliticas
antes que fronteras emocionales.

Circulacion de objetos evocativos: rastrear desde la
materialidad

La metodologia para el analisis etnografico del que se
parte es el propuesto por Marcus (2001) como “etnografia
multisituada”, en la cual, a diferencia de la clasica etnografia
unisituada, el etnografo debe trasladarse siguiendo,
literalmente, los desplazamientos de los migrantes a lo largo
y ancho de su trayecto migratorio con el objetivo de rastrear

53



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

un elemento (personas, objetos, ideas, narrativas, etc.) elegido
por el investigador, que provea de informacion suficiente para
trazar, desde su analisis, las conexiones que establecen entre
los territorios de origen y destino migratorio, y que revelan el
funcionamiento del sistema completo en una menor escala.

A través de la metodologia multisituada se pretende
distinguir otros sitios y mecanismos de produccion y de
consumo cultural, distintos a aquellos sitios de produccion
tradicionalmente hegemonicos, como serian los sistemas
economicos y politicos. La premisa de Marcus es que existe
una variedad mucho mas amplia de espacios desde donde se
reproducen los trazos del sistema socioestructural total, pero
mediante relaciones mas complejas “difusas, descentradas
o multisituadas” que, mediante un mecanismo lineal de las
macroestructuras a las micro, cuya afectacion sobre el mundo
de vida de los sujetos seria de manera directa.

Parallevar a cabo el analisis, se “siguieron” los discursos
y narrativas afectivas sobre los territorios migratorios, con el
objetivo de desentranar la relevancia que estos ostentan en el
fenomeno migratorio completo. Se ha llevado a cabo a través
de la produccion de significados culturales esgrimidos por los
actores sociales, lo que a suvez harevelado lasimplicaciones de
las fronteras estatales y municipales, como fronteras afectivas
antes que por las dinamicas geopoliticas como instancias
hegemonicas de produccion de identidad.

Ahora bien, para avanzar en el analisis de los objetos,
que es la tercera unidad propuesta para el analisis de la

migracion transterritorial, dice Marcus:

54



Marissa Rodriguez Sanchez

Este tipo de construccion del espacio multilocal de
la investigacion implica trazar la circulacion a través
de diferentes contextos de un objeto explicitamente
material de estudio (al menos como es concebido
inicialmente). Los objetos pueden ser bienes, regalos,
dinero, obras de arte o propiedad intelectual y tal vez éste
sea el acercamiento mas comun al estudio etnografico de

procesos en el sistema mundo capitalista (Idem: 118).

Marcus apela al analisis de las transformaciones que
padece un objeto, ya sea por la manipulacion de su naturaleza
primigenia hasta convertirlo en un producto con una finalidad
distinta a la original, mediante “procesos en el sistema
mundo capitalista” o bien, analizar las transformaciones
sufridas por el objeto a lo largo de un recorrido migratorio, ya
sea por el uso que se hace de €l distinto en distintos lugares,
ya sea porque su significado se modifica conforme el objeto es
desplazado junto con los sujetos. Es decir, propone hacer la
descripcion de los significados por los que transita el objeto en
cuestion a partir de una lectura del mismo.

El objetivo que aqui me he planteado, es el de
aportar a la comprension de los objetos que circulan entre
los territorios migratorios, realizando un analisis desde su
materialidad. Para ello, recurro a los presupuestos de la
Produccion de presencia de Hans U. Gumbrecht (2005) con el
proposito de acceder a los significados de los objetos a través
del analisis de la substancialidad de los mismos. La hipotesis
es que el analisis de la materialidad de un objeto que vincula

55



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

los territorios migratorios, revelara una clase de informacion
distinta a la que lee o interpreta el investigador a través de la
observacion o del examen de los discursos sobre ese objeto.
Se afirma que éste es un modo que lograra reducir el riesgo
de sobre interpretar la realidad que conlleva la reflexion
tradicional de los fenomenos sociales.

Dirigir la atencion hacia los modos en que los sujetos
significan y representan la realidad que viven, remite
necesariamente al problema de la descripcion: si ésta es
algo puro o si esta mediada por las teorias antropologicas,
predeterminando en alguna medida tales representaciones;
dice Lahire que “el investigador debe tener cuidado en no
‘proyectar’ en la cabeza de aquellos cuyas practicas estudia,
la relacion que él mismo mantiene, en su calidad de sujeto
cognoscente, con el objeto de conocimiento” (Lahire, 2006; 52).

Ahora bien, en tales precauciones debo sefialar una
segunda reserva que se intenta superar a través del analisis
material y que aparece como corolario: la de dividir los
espacios del mundo entre quien observa y quien es observado.
Cierto es que las competencias de cada uno de los sujetos
implicados en el trabajo de campo, incluido el investigador,
navegan por derroteros divergentes, mas la asuncion de una
realidad fraccionada no hace sino extender la brecha entre
los fenomenos observados y el investigador, como si fueran
objetos de mundos separados en una misma actualidad. Al
respecto, dice Gumbrecht (2005) que es precisamente:

el paradigma sujeto-objeto el que excluye hoy

cualquier referencia facil al mundo [...] por esto, creo

56



Marissa Rodriguez Sanchez

que deberiamos intentar restablecer nuestro contacto
con las cosas del mundo fuera de [este] paradigma y
evitar la interpretacion, sin siquiera someter a critica
el altamente sofisticado y autorreflexivo arte de la
interpretacion que las humanidades han establecido

desde hace tiempo. (68)

Sin embargo, no propone abandonar totalmente la
interpretacion hermenéutica, sino matizarla en relacion a los
contextos, ya que:

no significa que abandonariamos el sentido, la

significacion y la interpretacion. [sino ir] “mas alla”

de la metafisica [..] —sin por supuesto abandonar la
interpretacion como una practica intelectual elemental

y, probablemente, inevitable. Querria decir poner a

prueba y desarrollar conceptos que nos permitiesen,

en las humanidades, relacionarnos con el mundo de un
modo mas complejo que la sola interpretacion, que es
mas complejo que meramente atribuirle significado al

mundo (64).

De esta manera, considero que si bien de entrada el
postulado esgrimido por Gumbrecht parece irreconciliable
con un analisis interpretativo de los significados que surgen
de las narrativas de los migrantes acerca de ciertos objetos
que circulan entre los territorios migratorios, es posible
hacerlos converger, atendiendo al ensayo de nuevas maneras
de adentrarse a los fendmenos sociales, a la observacion de las
contradicciones y la indeterminacion de las cosas del mundo,

57



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

a la creatividad analitica y a echar mano de la acumulacion
de conocimientos previos para proyectar un acercamiento
distinto a los elementos significativos en contacto con lo
humano, cuyo resultado derivara en una informacion mucho
mas amplia del fenémeno estudiado.

Para realizar dicho analisis de un objeto material
“seguido” durante el trayecto migratorio, se propone que
éste debe ser un objeto significativamente relevante para
los actores migrantes; un objeto cuyo tratamiento por
parte de los chiconamelenses lo eleve por encima de otros
objetos ordinarios y, en aras de puntualizar la metodologia
multisituada, que sea un objeto que acomparne a los migrantes
en el trayecto transterritorial.

Este analisis se desarrolla en el altimo capitulo a partir
del estudio de las mascaras de pemuche utilizadas por los
danzantes conocidos como “coles”, quienes bailan durante
las celebraciones de mijkailjuitl. Los he denominado “objetos
evocativos emocionalmente”, ya que condensan memorias,
emociones y significados colectivos, y activan formas
especificas de presencia y conexion entre vivos y muertos, y
entre migrantes y no migrantes.

58



Marissa Rodriguez Sanchez

MIGRACION TRANSTERRITORIAL CHICONAMEL-
MONTERREY: ENTRE EL TEMOR Y EL ORGULLO

Chiconamel: apuntes contextuales

EL MUNICIPIO DE CHICONAMEL, VERACRUZ es cabecera municipal
de 61 comunidades, forma parte de la Huasteca Alta y es uno
de los dos municipios con mayor grado de marginacion de esta
region. Supoblacional censode 2015 erade 6,684 habitantes, de
los cuales casi el 60% son hablantes de nahuatl (INEGI, 2017).
El grado de migracion internacional es “muy bajo” mientras
que el de migracion interna es “muy elevado” (CONAPO,
2010). La actividad economica principal en Chiconamel es
la pequena agricultura para consumo familiar en terrenos
contiguos a los hogares. También tienen animales de corral
con los que se abastecen de carne de pollo, gallina, cerdo y en
muy pocos casos, de chivo, borrego o de vaca.

La infraestructura de servicios con los que se cuenta en
el pueblo es muy limitada. Apenas en 2007 anos se instalaron
las tuberias de drenaje y de agua potable, pero por una mala
ejecucion, el agua de los manantiales que abastecian de agua al
pueblo se contamind con el drenaje. Al 2015 solo el 4.9% de la
poblacion contaba con agua entubada y un 65.6% con drenaje
en sus hogares (INEGI, 2017). No todas las viviendas cuentan
con luz eléctrica, sobre todo las que se ubican en la parte alta
del pueblo, en la sierra.

Como cabecera municipal, hay tres escuelas de
preescolar, dos primarias y dos secundarias, éste ultimo es el
grado educativo mas alto que puede estudiarse en el pueblo.

59



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Los servicios médicos son nulos, no hay clinica, consultorio
ofarmacia. Los accidentes o enfermedades simples se atienden
en Huejutla, Hidalgo, que es la ciudad mas cercana al pueblo a
35 minutos en coche particular o taxi, o a dos horas y media a
pie, ya que no existe ningtin transporte publico.

Chiconamel es un pueblo eminentemente catolico
que en sus practicas tradicionales incluye elementos de su
cultura tradicional nahua. El poder politico se halla ligado a la
religion catodlica; no obstante, desde hace catorce afos, cuando
arribaron misioneros estadounidenses al pueblo, algunas
familias se han convertido al cristianismo y la adhesion va en
aumento. Esto ha generado conflictos entre las familias de
una y otra practicas religiosas, segregando socialmente a los
nuevos conversos e impidiendo su insercion en las practicas
politicas, lo que ha derivado en conatos de violencia que han
sido controlados por los mismos vecinos.

En Chiconamel realicé trabajo de campo por cuatro
anos, de 2014 a 2017, en los periodos en que se celebra dia de
muertos, es decir, entre octubre y noviembre. De la informacion
obtenida en campo, el 100% de los entrevistados afirmo que de
cada familia chiconamelense, al menos un miembro, hombre
o mujer en edad laboral es migrante interno y un 89% indico
Monterrey como el lugar de destino migratorio.

Cabe destacar que hasta el momento no existia ningtin
otro estudio del caso particular de los migrantes nahuas de
Chiconamel en Monterrey ni tampoco datos asentados sobre la
migracion para indagar desde una perspectiva cuantitativa que
guiara la investigacion. Asimismo, el propio municipio carece
de registros historicos y de bases de datos sociodemograficos;

60



Marissa Rodriguez Sanchez

por lo tanto, el registro etnografico y la informacion recabada
que realicé con los chiconamelenses en el municipio y en

Monterrey, dan soporte a esta investigacion.

r

Paraje en Chiconamel, Veracruz.

Plaza principal de Chiconamel, Veracruz.

61



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Identidad lingaiistico-cultural: primero chiconamelenses,
luego nahuas

Los integrantes del grupo originario que protagoniza este
analisis se reconocen a si mismos como “chiconamelenses”
antes que nahuas. Desde una perspectiva politico-regional,
son “nahuas de la Huasteca Alta veracruzana”; desde su
propia optica, son “chiconamelenses nahuas de Veracruz”, sin
identificarse con el resto de los grupos nahuas huastecos. No se
trata de un rompimiento con los grupos “nahua” y “huasteco”,
sino del orden de relevancia con el que los informantes se
autonombran: primero chiconamelenses, luego nahuas,
veracruzanos Y, finalmente, nahuas que contingentemente
pertenecen a la Huasteca. Esto habla, por supuesto, de una
identificacion y reconocimiento del otro como parte de la
construccion de una autoadscripcion consciente, que se
manifiesta en practicas culturales distintas de aquellas propias
de otros grupos nahuas de la Huasteca.

Hay dos asuntos que me interesa destacar: uno de
caracter lingtiistico y otro relativo a los rituales religiosos. De
entre las 30 variantes del nahuatl habladas en México que el
Instituto Nacional de Lenguas Indigenas INALI reconoce, se
encuentra el nahuatl de las huastecas veracruzana, potosina e
hidalguense. Chiconamel pertenece ala Huasteca veracruzana,
aunque es mas cercano geograficamente a la Huasteca
hidalguense.

Sin embargo, el nahuatl de Chiconamel se diferencia del
hablado en otros municipios de Veracruz y de Hidalgo. Incluye
un sustrato léxico propio, distinto al del resto del nahuatl de

62



Marissa Rodriguez Sanchez

la Huasteca,” es decir, que el uso del idioma se diferencia en el
nivel del habla y se lleva a cabo en los contextos situacionales
donde el discurso, ya sea oral o escrito, guarda una relacion de
afinidad directa con la identidad de quien lo emplea:
En ese nivel de abstraccion (del habla) se trata del
proceso de atribucion de identidades propias o
mutuas por medio de textos o discursos que hacen los
individuos o grupos, o dicho en lineas mas generales,
como en las formas de interaccion se manifiesta la
identidad de los interlocutores. Relacionandolo
mas concretamente con el problema de la identidad
cultural y con los procesos de contacto de lengua, esto
significa que mientras la lengua, gracias a su papel de
medio de comunicacion, posibilita la cohesion de un
grupo, y con ello la existencia del grupo como tal, y
transmite experiencias comunes a través de su caracter
de deposito de experiencias, cumpliendo ya en su
mero aspecto expresivo funciones de identificacion
para los grupos étnicos y sociales, en la comunicacion
de un grupo mediante el habla ocurre algo diferente,
algo que se podria definir como constitucion de

identidad (...) El concepto de identidad cultural se

2 No existen estudios lingiiisticos del ndhuatl de Chiconamel, los
datos que se exponen surgen de la experiencia personal: entre febrero y julio
de 2015 tomé clases de nahuatl en la A.C. Procuracién de Justicia Etnica en
la ciudad de Monterrey, cuyo maestro titular es nahua de Chiconamel. A
este maestro le acompanaba otro instructor de apoyo, también nahua de la
Huasteca, pero originario de Hidalgo. Su funcién era indicar las diferencias
que encontraba entre las variantes del ndhuatl en cuanto al vocabulario y a
las formas coloquiales.

63



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

aplica a menudo al habla: un grupo se diferencia de
otro gracias a caracteristicas determinadas (...) se
parte de la suposicion de que existe una relacion de
identidad entre los miembros del grupo, o sea que son
idénticos en cuanto a ciertas caracteristicas. Por otro
lado, empero, se trata de una relacion de no-identidad,
esto es, de una diferenciacion frente a otro grupo.
(Zimmerman, 1991: 8-9)

La identidad cultural con base en el habla, se halla
vinculada a las especificidades de los rituales religiosos
en Chiconamel. Después de las fiestas patronales de cada
municipio, en la Huasteca, la celebracion ritual mas notable es
“Xantolo”. El vocablo deriva del latin “sanctorum” (de ‘sanc’,
“santo”y ‘torum’, “todos” cuya evolucion fonologica es: de ‘sanc’
a‘xan’yde ‘torum’a ‘tolo’),ambas formas significan literalmente
“todos santos” y se festejan en el marco de dia de muertos.
Chiconamel no es la excepcion al despliegue de emotividad y
de recursos gubernamentales y domésticos invertidos durante
Xantolo, sin embargo, en el pueblo los chiconamelenses hablan
de festejar “mijka iljuit]” (o “mijkailjuit”, las dos formas se usan
de forma indistinta), “dia de muertos” o “fiesta de los muertos”.

Aunque en esencia ambos nombres refieren a la misma
festividad que conmemora el retorno de los difuntos que
visitan la Tierra en dias santos, el término mijkailjuit], desde una
perspectiva historico lingtiistica, es tenido por mas cercanoasu
cultura nahua. Los chiconamelenses aluden a “la originalidad”,
refiriéndose conjuntamente a “los origenes” historicos y a “lo
original” del ritual que caracteriza mijkailjuitl en Chiconamel.

64



Marissa Rodriguez Sanchez

Siguiendo las entrevistas, puedo senalar dos tipos de
narrativas que justifican lo anterior. Lo relevante de estas
explicaciones radica en la forma en que se genera el sentido,
para la comunidad, sobre el origen, el arraigo y la permanencia
de su identidad. No se trata de evaluar la veracidad historica
de los hechos referidos, sino de comprender que, en un sentido
antropologico, es precisamente esta construccion la que da
forma al significado.

Por un lado, existe una narrativa esgrimida por lo que
podriallamarse un grupo de conocedores locales con educacion
formal: maestros normalistas Faustino, Ruth e Ignacio, cuya
narrativa se remonta a los fundadores del pueblo. Los datos
que me fueron ofrecidas son las siguientes: al ser los fundadores
de Chiconamel de origen azteca y, por lo tanto, hablantes de
nahuatl, el mictlan o inframundo azteca era un lugar especial
dentro de su cosmovision. De mictlan deriva la palabra
“mijka”, mientras que “xantolo” es una “castellanizacion” del
latin “sanctorum” -aunque, en estricto sentido, pasa primero
por una nahuatlizacion.

De esta manera, argumentan que, en épocas previas a la
conquista espanola, en Chiconamel, ya se celebraba mijkailjuitl.
Elhecho de que en otros lugares de la Huasteca nahua celebren
Xantolo -segin los informantes-, se explica como parte del
desconocimiento de los propios origenes, del poco interés por
“resguardar las costumbres”, asi como de la inexorable mezcla
de términos, costumbres y tradiciones que se han efectuado a
lo largo de la historia, y que no sucedi6 en Chiconamel.

65



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

El segundo conjunto de narrativas proviene de
chiconamelenses cuyos conocimientos historicos del pueblo
fueron adquiridos mediante tradicion oral. Para este grupo, los
origenes del ritual estan enunciados en formas como “desde los
abuelos festejamos mijkailjuit]: “Xantolo se celebra alla en otras
partes, aunque ahora también le dicen xantolo aqui”. Sin dar
mayor importancia a las diferencias lingtiisticas, el discurso se
centr6 notablemente en hablar de “mijkailjuit]” en referencia al
ritual original de Chiconamel, no asi de Xantolo, pues no forma
parte de los saberes compartidos. Ambos grupos manifestaron
el orgullo de poseer los conocimientos sobre la originalidad
del ritual y del pueblo a diferencia de otros grupos nahuas
huastecos cercanos a Chiconamel.

Ademas de la forma de nombrar la fiesta de muertos,
en Chiconamel, el ritual adopta elementos y actividades
singulares que estan directamente vinculadas al fenémeno de
la migracion reciente hacia Monterrey, distintivas de las de
los otros grupos nahuas huastecos cercanos geograficamente
con quienes mantienen vinculos y que se desarrollaran mas
adelante.

Nociones socioeconomicas de la identidad chiconamelense
Los habitantes de Chiconamel mantienen una relacion
social con los municipios mas cercanos que es derivada de
las relaciones economicas y familiares. El municipio de
Chalma, que colinda al sureste con Chiconamel, es lugar de
paso obligado para acceder al pueblo por cualquiera de las
dos carreteras que existen (la mas antigua de terraceria y

66



Marissa Rodriguez Sanchez

otra pavimentada en 2015; a dos anos de su construccion se
encuentra en muy mal estado). Ahi habitan algunas familias
¢ individuos chiconamelenses por las facilidades que ello
significa, ya sea por la infraestructura de servicios basicos
mas amplia (agua corriente y drenaje, luz eléctrica en todas las
casas y alumbrado publico, senal parcial de celular, teléfonos
fijos en casi todas las casas, tiendas de miscelaneos), ya sea que
requieren estar mas cerca de Huejutla por cuestiones laborales
o de estudios, o bien por cuestiones de salud.

Es el caso de Maura Sanchez: originaria de Chiconamel,
cambi6 su residencia a Chalma desde hace 3 anos para poder
trasladar a su madre enferma a la clinica en Huejutla o para
tener la facilidad de llamar por teléfono a un médico o una
ambulancia en caso de emergencia. A estas ventajas se le
suma que puede adquirir los atiles escolares para sus dos hijos.
Afirmo6, “hay muchas personas que nos vinimos porque las
cosas son mas llevaderas, pero vamos y venimos a diario. Yo,
por ejemplo, ya fui y vine tres veces en el dia [a Chiconamel]”.

A Maura la conoci en un taxi colectivo el ano 2017. En
cuanto abordo el carro, me pregunto si yo era “la antropologa
de Chiconamel”. Se present6 formalmente, me dio su namero
de teléfono, me invit6 a “ofrendar” (es la manera comun para
describir el acto de comer los alimentos que se disponen en
los altares) al dia siguiente en su casa con su familia y me
dijo: “tenia muchas ganas de conocerla; desde hace anos que
me platicaron de usted”. Esta mencion es totalmente util para
constatar la fluida y constante comunicacion que mantienen
dentro de Chiconamel y entre los dos municipios.

67



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Elhechode que Maura supierade miantes de conocerme
en persona, a partir de relatos compartidos por otras personas
de la comunidad, muestra no s6lo la rapidez con la que circula
la informacion, sino también la manera en que los vinculos
sociales se sostienen y actualizan a través de la oralidad
cotidiana, el recuerdo de eventos pasados y la construccion
colectiva de referentes compartidos. La circulacion de mi
nombre -y con €, de la figura de una investigadora externa
integrada afectivamente a la vida comunal-, no s6lo da cuenta
de una red densa de relaciones, sino también de una forma de
habitar el territorio donde el conocimiento sobre los otros se
construye en dialogo, se intercambia como parte del cotidiano
y se activa emocionalmente en contextos tan fugaces como un
trayecto en taxi.

Platon Sanchez es el otro municipio veracruzano que
colinda al sureste con Chiconamel. Desde que disminuyeron y
finalmente rompieron lazos con la tabacalera TABAMEX que
fue privatizada en 1990, las relaciones entre los habitantes de
ambos municipios se limitan a las visitas de familiares que en
poco numero habitan en Platon. Con la ciudad de Huejutla
al oeste, que pertenece a la region huasteca del estado de
Hidalgo, existe un vinculo economico incesante, ya que, al ser
la ciudad mas cercana al pueblo, provee de todos los articulos
necesarios para la vida cotidiana (abarrotes, medicinas,
articulos escolares, ropa y calzado, objetos religiosos y
rituales etc.).

A Huejutla van muchos chiconamelenses jovenes
a estudiar la preparatoria o alguna de las cinco carreras

68



Marissa Rodriguez Sanchez

profesionales que se ofertan en la Escuela Superior de Huejutla,
que pertenece a la Universidad Autonoma de Hidalgo. En la
ciudad hay todaslas facilidades parala comunicacion: teléfonos
fijos y publicos, senal de celular e internet (aunque no de todas
las companias que dan servicio en el pais). Los cibercatés son
particularmente atractivos entre los jovenes chiconamelenses
y, en general, para personas de todas las edades, tiene una
oferta de pasatiempos y actividades de placer que, si bien es
limitada, es mucho mayor que en Chiconamel.

Nociones del entorno

En general, en Chiconamel se viven muchas carencias que
contrasta con la abundancia de tierras fértiles sin labrar,
de frutos y hierbas silvestres que son aprovechados por los
habitantes. El entorno abundante en vegetacion, el paisaje
serrano y el cielo azul libre de contaminacion son motivos de
orgullo de los chiconamelenses de los que constantemente
hacen mencion. La senora Magdalena de 72 afios afirmo: “los
de aqui somos bendecidos, vea nada mas esto”, senalando el
entorno natural que circunda su casa hecha de laminas y adobe
empotrada en la sierra. A lo que prosigui6 su hermana menor,
Aurelia, de 64 afios: “a lo mejor no tenemos carne para comer
todos los dias, pero los frijoles, las tortillas y las hierbas nunca
faltan. La tierra no nos deja sin comer”. Ambas se lamentaron
por aquellas personas que no habitan en un territorio tan
prospero, por los que viven en las ciudades y particularmente
por los migrantes porque, dijeron: “de seguro respiran basura
en la ciudad.

69



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

El esposo de Magdalena, Anastasio, y Luis, primo de las
hermanas, refirieron por su parte que, si bien los servicios y
productos basicos escasean, se contrapone la tranquilidad en
que habitan los chiconamelenses, pues no se registran robos,
crimenes o altercados violentos mayores a discusiones y
trifulcas entre locales, las cuales son surgidas principalmente
por el alcoholismo que prima entre los hombres.

Después de visitar a estas personas y de hacer una
caminata de dos horas por la sierra, a mi regreso a la parte
llana de Chiconamel, la sefiora Elia me recibi6 emocionada
en espera de constatar que yo no me habia cansado, pues,
explico: “las piedras de Chiconamel no cansan, masajean
los pies. Son “piedras bola”, pero no resbalosas, se apoyan
muy bien los pies”. Y concluy6: “Va a extranar estos masajes
cuando regrese a Monterrey”.

Estas nociones que los propios habitantes elaboran y
comparten sobre su entorno inmediato, no solo configuran
una forma de estar en el mundo, sino que hacen surgir un
sentimiento profundo de orgullo ligado estrechamente a
la experiencia territorial. Lejos de entender el territorio
tnicamente como una delimitacion geografica o un recurso
economico, los relatos y gestos de personas como Magdalena,
Aurelia, Anastasio, Luis y Elia, evidencian que el espacio
habitado se convierte en una fuente de valoracion emocional,
una matriz de sentido que arraiga sus vidas cotidianas.

Desde una perspectiva de la antropologia de las
emociones, estas expresiones de orgullo no se reducen a
declaraciones individuales, sino que deben entenderse como

70



Marissa Rodriguez Sanchez

afectos socialmente generados y compartidos, producidos en
lainteraccion con una terriorialidad, un mundo de vida que no
es abstracto, sino encarnado, sensorial y situado.

El orgullo que manifiestan al senalar las montanas, las
plantas, la tranquilidad, el aire limpio, la fertilidad de la tierra
o incluso las piedras que “masajean los pies”, es un orgullo
que emana del habitar. Esta emocionalidad esta anclada en
un vinculo territorial que no es simplemente simbolico, sino
que se vive a través del cuerpo, del paladar, de la respiracion,
de la memoria y del movimiento. La experiencia de caminar
por la sierra, de no cansarse porque las piedras “acompanan
el paso”, de recordar con pesar a quienes migraron a entornos
que se perciben como hostiles, artificiales o contaminados, es
también una forma de construir valor afectivo y subjetividad
colectiva en torno a un territorio que, aun con sus carencias,
se percibe como pleno. Asi, el orgullo se convierte en una
emocion relacional que refuerza el sentido de pertenencia
y dignifica la vida comunal frente a otras formas de habitar
que se experimentan como desarraigadas o empobrecidas en
lo afectivo.

Breve etnografia del movimiento: el trayecto como
identidad

Si se pretende llegar o salir de Chiconamel en autobus,
es indispensable pasar por Huejutla, pues es la central de
camiones mas cercana; es adonde llegan los migrantes cuando
regresan de visita al pueblo. Para trasladarse de Huejutla a
Chiconamel hay una base de taxis colectivos que tiene una

71



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

gran demanda diaria de usuarios chiconamelenses. El servicio
funciona de 7 am. a 7 p.m,, y las tarifas van de los 25 pesos
a Chiconamel, 20 a Chalma y 35 hasta Platon Sanchez. Todos
los carros son tipo Tsuru, de dos o cuatro puertas, donde
pueden subir hasta ocho pasajeros incluyendo el conductor.
Como el espacio entre conductor y copiloto se ha modificado
en un asiento mas al cubrir el freno de mano con un cojin, es
imposible para ambos usar el cinturon de seguridad. Es muy
comun terminar con algan nifio desconocido en el regazo para
aprovechar al maximo el espacio.

El trayecto de Huejutla a Chiconamel dura alrededor
de 35 minutos. En cuanto se deja atras la tltima gasolineria
de Huejutla, el paisaje semiurbano se transforma en uno
rural y silvestre copado de follaje verde; las mariposas y los
pajaros colorean inmediatamente el camino, lo mismo que
las flores que sobreviven en el caluroso invierno de la region.
Aproximadamente diez minutos después de comenzado el
viaje, el conductor disminuye la alta velocidad a la que conduce
para entrar al pueblo de Chalma, se adentra por las calles de
los barrios, saluda a las personas a su paso y van descendiendo
los usuarios cuyo destino es ese pueblo.

Nos despedimos de los companeros de viaje con
quienes regularmente se entabla una conversacion rapida y
fluida, incluso con quienes solo hablan nahuatl, ya que son
traducidos por otros. Al momento de salir de Chalma, el
taxista aumenta la aceleracion hasta 150 o 170 km/hr en una
carretera cuyas curvas se vuelven cada vez mas pronunciadas.
Los carriles de dos sentidos no estan bien delimitados y la

7?2



Marissa Rodriguez Sanchez

cerrazon del espacio por el follaje lateral, dan una imagen de
mucho mayor estrechez. La impresion aumenta durante los
recorridos nocturnos pues, ademas del coche en el que se viaja,
lo tinico que alumbra intermitentemente son las luciérnagasy,
de cuando en cuando, los faros de otros coches, muy cercanos,
que circulan en sentido contrario.

A pesar de que los recorridos Chiconamel-Huejutla no
cesan (después de terminado el servicio de taxis a las 7 p.m.,,
contintian los viajes en carros particulares) no hay trafico
vehicular salvo contados casos en que, por unos tres a cinco
minutos, confluye una caravana de autos que rapidamente se
dispersa a lo largo de la carretera. Sin registros oficiales de
accidentes en la zona, los lugarenos aseguran que “nunca hay
accidentes” para inmediatamente después hacer el recuento
de varios accidentes catastroficos que quedaron en la memoria
por su magnitud.

En cualquier tramo del camino aparece, de cuando
en cuando, algin viajante a pie por la orilla de la angosta
carretera. Regularmente son hombres solos, ancianos que,
como dicen los habitantes mas jovenes: “todavia usan calzon
(de manta), huarache y morral, y solo hablan lengua”; se trata
de campesinos habituados toda la vida a hacer ese recorrido
a pie.

A unos diez minutos para llegar a Chiconamel, las
curvas disminuyen, la espesura de los arboles se abre para
descubrir que el llano quedo atras y recorremos las alturas de
la sierra huasteca. Muy lejos se atisban rebanos de borregos
y vacas que pastan en tierras particulares pertenecientes a

73



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Hidalgo. Al frente el camino se estrechayalavueltadelaaltima
curva un letrero corroido por los anos y la intensa humedad del
ecosistema da la bienvenida a “Chiconamel. Fundado en 1508.
Tierra de los siete ameles”. Chiconamel proviene del nahuatl
“chicome” que significa “siete” y “amel” que es un manantial o
pozo de agua.

A la izquierda se encuentra la primaria, a la derecha,
decenas de casas, enclavadas en la montafa cubierta de verde
a las que se accede por empinadas escaleras de piedra. Los
pollos, gallinas y totolitos (cria del guajolote) revolotean entre
las 1lantas del taxi y no es raro, después, ver los cuerpos de
varios de estos animales sellados sobre la tierra aplanada. Si
el arribo a Chiconamel se hace en un dia ordinario, el silencio y
la soledad de las calles son sepulcrales; pero si por el contrario
se trata de un dia de fiesta inscrito en el calendario ritual
como mijkailjuitl al que han llegado de visita los migrantes, los
acordes de huapangos se escapan por las puertas eternamente
abiertas de los hogares.

Camino abajo, ya se esta plenamente en Chiconamel;
paraddjicamente se llega a un espacio hundido en lo alto de la
sierra. El taxista estaciona su coche en la plaza principal (la
tnica del pueblo) frente a la Presidencia Municipal y la iglesia
catolica, donde ya lo esperan algunos pasajeros para hacer el
recorrido inverso, pero no sera hasta que se junte un minimo
de cinco personas que emprenderan el viaje.

Este es el itinerario que los chiconamelenses hacen
cotidianamente para abastecerse de los productos necesarios
y algunos pueden llevarlo a cabo varias veces al dia: los que

74



Marissa Rodriguez Sanchez

laboran fuera del pueblo, los estudiantes en Huejutla, los
integrantes del cabildo, los maestros en Chiconamel que
habitan en otros municipios, los taxistas. Es el recorrido
que hacen los migrantes cuando visitan el pueblo y es el
recorrido que historicamente han realizado los originarios de
Chiconamel como parte de las actividades que caracterizan la
vida en el pueblo: el constante movimiento como parte del ser
chiconamelense. Humberto, migrante en Monterrey, recuerda
también haber
[...] caminado la sierra: las mamds te hacian la lista, me traes
esto y esto, y masa y flores, y esto y esto. Y ahi iba uno hasta
Hugjutla, pero cortabamos por el amel de arriba, entre las ramas
por donde andaban las vacas sueltas [ ...] Claro que era cansado,
pero estaba uno joven y eran otros tiempos. Ahora mds padre,
vengo en la camioneta desde Monterrey con toda la familia y va
uno recogiendo a los compas que se encuentra en el camino... No,
la carretera no es peligrosa parda uno que conoce estos caminos

desde chiquillo.

Para las mujeres es distinto, el camino esta lleno
de peligros fisicos y de sanciones sociales. Elia, esposa de
Humberto, recuerda que:

Yo no me cansaba, dice ¢él (su esposo) que se cansaba, yo

no; pero a mi no me dejaban ir. Si iba, pero acompanada de mi

hermano o en bola los cuatro (hermanos). A mi me gustaba y

queria estudiar la prepa en Huejutla o en Tampico, pero no habia

con qué (en referencia al dinero) y ni quién me llevara y

trajera, icomo iba a ir la mujercita sola a estudiar! Que si te pasa

esto o aquello, que si dicen o no dicen en el pueblo. Mi hermano

75



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

varon si se fue a estudiar y anduvo aqui y alld. [...] Y ni modo,
me quedé en la casa, me casé y luego vienen los hijos 'y pues ya, ese

tiempo yd paso.

Los desplazamientos fuera del municipio de
Chiconamel han sido permanentes entre sus habitantes en
razon, principalmente, de las relaciones comerciales, laborales
y educativas y, en menor medida, de las relaciones familiares
y de socializacion. Por lo tanto, tenemos que, como rasgos
que sirven para delinear las senas de identidad propia, se
cuenta la migracion, esto es, la circulacion de los sujetos a
través de las fronteras entre localidades del municipio, entre
municipios y entre estados; es un rasgo identitario en la historia
de este pueblo, con las salvedades en las formas en que se ha
transformado el fenomeno de manera diacronica.

La migracion aparece, en los discursos de los
chiconamelenses, como una parte constitutiva, aunque
circunstancial de su origen y, por lo tanto, la valoracion
de esta caracteristica es mas bien neutral. Por otra parte,
los chiconamelenses ejercen, de manera consciente, una
autoadscripcion que los identifica del resto de los nahuas de la
Huasteca evidenciada en practicas culturales singulares como
la lengua y los rituales religiosos. Asimismo, la pertenencia a
un entorno ecologico de abundancia y un entorno social de
seguridad les suscita un discurso manifiestamente positivo
y que les otorga superioridad por sobre otros grupos nahuas
huastecos. Se trata de un discurso del “orgullo del ser
chiconamelense™.

76



Marissa Rodriguez Sanchez

Tramo Carretera Chalma-Chiconamel.

La migracion Chiconamel - Monterrey

Las practicas migratorias en Chiconamel, atestiguan los
informantes, han sido una constante historica, pero nunca
con las caracteristicas de masivas como en los ultimos
veinte anos. El referente temporal en la memoria de los
entrevistados, establece una relacion entre Chiconamel y
Monterrey a principios de los noventa del siglo pasado.
Tal afirmacion coincide con las referencias del informante
con mayor tiempo de residencia fija en el AMM: “La gente
siempre se ha ido, se iban a [la ciudad de| México, a Tampico,
a Guadalajara. Siempre se iban y venian por temporaditas. A
Monterrey llegué yo en 1996 y apenas habiamos (sic) unos
5 hermanos dispersos” (Humberto Hernandez). Las razones
para la migracion en voz de los migrantes, giran en torno
principalmente a motivaciones de tipo personal, a anhelos

7



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

individuales y familiares por acceder a un mejor modo de
vida y a la busqueda de oportunidades laborales y educativas
de las que carecen en el pueblo.

A partir de la sistematizacion de los datos recabados
en campo, los migrantes en Monterrey de primera generacion,
dejaron el pueblo a mediados de la década de los noventa,
cuando contaban en promedio con 20 anos de edad; primero
los hombres y paulatinamente se les unieron las esposas y
los hijos. También ha sucedido que otros migrantes mayores
que se encontraban radicando en otras ciudades del pais o
del extranjero, migraron a Monterrey una vez que familiares
y amigos se establecieron. Tal es el caso de Paco, cunado de
Humberto, quien después de haber emigrado a finales de los
setenta, primero a la Ciudad de México, luego a Los Angeles,
California y mas tarde a Chicago, retorn6 al pais en el afio 2000
para establecerse en Monterrey donde, gracias a las redes de
apoyo familiares, encontro rapidamente trabajo y casa.

Entonces, a partir de los datos analizados, podemos
identificar la migracion consuetudinaria hacia Monterrey en
una escala historica. Es una migracion reciente comenzada
en los noventa del siglo pasado y que se diferencia de las
practicas migratorias precedentes en 1) la eleccion del destino
migratorio, 2) en la cantidad de migrantes convirtiéndola en
masiva y 3) en que los periodos de retorno al pueblo se han
extendido sin detrimento de las visitas durante el ano.

Senalamos dos factores economicos acaecidos en el
territorio de origen que detonaron atin mas las condiciones de
precariedad en el pueblo y que coinciden temporalmente con el
inicio de lamigracion masiva hacia Monterrey, uno de ellos que

78



Marissa Rodriguez Sanchez

lo vincula directamente con territorio de destino migratorio:
1) la compra de tierras ejidales en Chiconamel por parte de
agricultores y ganadores neoloneses y 2) la privatizacion de la
tabacalera TABAMEX del municipio aledafio a Chiconamel,
Platon Sanchez.

Territorialidad y migracion Chiconamel-Monterrey

La territorialidad se vincula de manera directa con el entorno
de vida mas inmediato y con las cosas que dentro de ese
entorno resultan significativas para quienes lo habitan. No se
trata tnicamente de un espacio fisico delimitado, sino de un
conjunto de relaciones afectivas, materiales y simbolicas que
otorgan sentido a la experiencia cotidiana. En este marco, la
migracion adquiere un papel central para los chiconamelenses;
pues, como ya se ha senalado, el desplazamiento constante
entre distintos territorios constituye una de las caracteristicas
basicas de su identidad colectiva.

No es posible comprender la vida en Chiconamel sin
reconocer que la movilidad forma parte de su forma de estar
en el mundo. Particularmente, la migracion masiva hacia
Monterrey resulta significativa no sélo por su magnitud: casi
la mitad de los originarios del pueblo residen actualmente
en esa ciudad; sino porque a partir de ella se ha configurado
un entramado relacional complejo que mantiene vigentes los
vinculos entre ambos territorios. Esta circulacion constante de
personas, recursos, noticiasy emociones, produce unadinamica
transterritorial que enriquece y transforma simultaneamente
la vida de quienes permanecen y de quienes se desplazan.
En ese ir y venir, Monterrey y Chiconamel dejan de ser polos

79



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

aislados para convertirse en espacios interconectados por la
practica migratoria.

Ahora bien, lo que interesa examinar no es Gnicamente
la dimension cuantitativa o descriptiva de este proceso,
sino la manera en que los propios sujetos —migrantes y no
migrantes— dotan de significado al fendmeno de la migracion
hacia Monterrey desde su territorialidad inmediata. Es decir,
como las motivaciones, percepciones y valoraciones del acto
de migrar se anclan en las experiencias concretas de vida en
su lugar de origen. Entre los migrantes, las razones expresadas
para emprender el desplazamiento se fundan principalmente
en motivaciones personales y familiares: el anhelo de conseguir
un empleo estable y mejor remunerado, el deseo de acceder
a estudios profesionales, o la expectativa de mejorar las
condiciones economicas del hogar.

Estas motivaciones, aunque revestidas de un caracter
subjetivo y proyectadas hacia el futuro en el territorio de
destino, remiten también a la experiencia de las limitaciones
percibidas en el territorio de origen. En efecto, en sus
relatos aparecen dos cuestiones de orden economico que
problematizan a Chiconamel: por un lado, la escasez de
oportunidades laborales estables y, por otro, la dificultad de
acceder a ciertos bienes y servicios basicos. De este modo,
el analisis de la migracion chiconamelense hacia Monterrey
revela no solo una busqueda de horizontes individuales, sino
también la expresion de una territorialidad marcada por
carencias que se enfrentan con estrategias de movilidad y con

la esperanza de transformar la propia vida en otro escenario.

80



Marissa Rodriguez Sanchez

Dos narrativas registradas son clave para entender
lo anterior. La primera fue descrita durante el primer afo
de trabajo de campo solo por dos hombres que nunca han
migrado. Uno, el profesor Faustino de 72 anos, maestro
normalista jubilado hace diez anos, oriundo de la Ciudad de
México y radicado hace casi cincuenta afios en Chiconamel,
dondehaconocidoalasgeneracionespasadasyactualesatravés
de su practica docente en primaria y secundaria. El otro, de 65
anos, campesino de la localidad de Venados perteneciente a
Chiconamel que actualmente cultiva maiz, chile y, a veces,
tomate, en un pequeno terreno contiguo a su vivienda. Carlos
recuerda que “antes” cosechaba cantidades suficientes de maiz
y de frijol castilan —que es la leguminosa propia de la region-
parallevar a vender a Huejutla, Hidalgo o para realizar trueque
con otros habitantes del municipio. Carlos y el profesor
Faustino coincidieron, cada uno en entrevistas separadas,
en que en Chiconamel nunca se llevo a cabo una agricultura
de grandes dimensiones, pero no tan raquitica como en los
altimos anos.

Larazonmencionadaporlosdoshombrespararelacionar
los territorios de Chiconamel y la ciudad de Monterrey a través
de la migracion masiva, es que, en los noventa, agricultores y
ganaderos de Nuevo Leon compraron tierras del municipio de
Chiconamel para cultivo de citricos (principalmente naranja)
y para ganaderia vacuna; ambas, actividades econdmicas
predominantes en el sur de Nuevo Leon. Se habla entonces
de una incipiente migracion por temporadas para trabajo

jornalero en Nuevo Leon en esta misma época, derivando en el

81



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

tiempo en una migracion permanente y extendida en el Area
Metropolitana de Monterrey:
-Profesor Faustino: supe de varios hijos de campesinos que
vendieron la tierra, la malbaratarony ahora se quedaron sin nada,
ni tierra ni trabdjo.
~Carlos: un muchacho de por alld vendio lo que le dejo su abuelo,
como el papd ya se habia muerto, no hubo quién le pusiera freno.
Otros muchachos también vendieron [...] de otros lugares, no de por
aqui. Es que los muchachos se quicren ir, ya no les gusta la tierra

porque es pesado el trabajo.

Aunque las indagatorias posteriores a estas dos
referencias que vinculaban los territorios de la migracion
no arrojaron resultados entre los demas entrevistados
-pues afirmaron desconocer la relacion de compra-venta de
terrenos cultivables-, no se puede desechar la probabilidad
de que dicho vinculo haya existido. Ello se debe a que, a
partir de la reforma de 1992 al Articulo 27 constitucional,
fue posible integrar las tierras ejidales al mercado legal del
suelo, lo cual abri6 un escenario completamente nuevo para
las comunidades campesinas.

En ese contexto, la compra-venta fue rapidamente
aprovechada por particulares y agentes economicos en la
region Huasteca, que vieron en esas tierras una oportunidad
para la expansion de la frontera agricola o para fines
especulativos. Resulta entonces plausible suponer que en
Chiconamel pudo haberse dado una dinamica similar, aunque
no se haya documentado de manera explicita en testimonios

82



Marissa Rodriguez Sanchez

posteriores. La ausencia de referencias en los relatos de los
entrevistados no invalida la posibilidad, pues la experiencia
local esta atravesada tanto por silencios significativos como
por memorias selectivas que responden a codigos de honor,
prestigio y pertenencia comunitaria.

De hecho, existen diversos estudios sociologicos,
econdmicos y antropologicos que han mostrado como la
apertura del mercado de tierras ejidales en 1992 genero
profundas tensionesy conflictosenla Huasteca, transformando
los sentidos de pertenencia y el control sobre el territorio. Un
ejemplo es el trabajo de Plata (2013), Mercado de tierrasy propiedad
social: una discusion actual, que evidencia las disputas surgidas
entre campesinos, ejidatarios y compradores externos.

Ademas, basta recorrer la region huasteca para observar
la proliferacion de anuncios espectaculares y clasificados en
internet que ofrecen tierras ejidales en venta, lo que confirma
que se trata de un fenémeno generalizado. Sin embargo, en el
caso especifico de Chiconamel no existen hasta ahora estudios
académicos ni anuncios publicos que respalden con claridad
la hipotesis de la compraventa local, lo que vuelve mas
compleja su verificacion. Este vacio no necesariamente indica
lainexistencia del fenomeno, sino que puede estar relacionado
con dinamicas internas de ocultamiento o con la sensibilidad
del tema en la memoria colectiva.

Se podria objetar que, si se diera por cierta la afirmacion
de la compraventa como origen del vinculo migratorio hacia
Monterrey, deberian poder identificarse a los campesinos que
vendieron sus tierras o a sus descendientes. No obstante, esta

83



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

identificacion resulta particularmente dificil, ya que la venta
de tierras ejidales es un asunto cargado de estigma social.
Entre los campesinos, dichas tierras representan no sélo un
recurso econdmico sino, sobre todo, un patrimonio colectivo
arduamente conquistado tras décadas de luchas por la tierra.
Ser reconocido —o reconocerse a si mismo— como vendedor
de tierras patrimoniales, conlleva una sancion simbolica, moral
y social que se traduce en deshonra y pérdida de legitimidad
frente a la comunidad. En este sentido, el silencio o la negativa
a reconocer la transaccion son, mas que una omision, una
estrategia de resguardo frente a la condena social que pesa
sobre quienes se desprenden del legado territorial.

Por otra parte, el hecho de que las tinicas dos personas
que mencionaron la existencia de este vinculo mercantil
como origen de la relacion migratoria Chiconamel-Monterrey
nunca hayan salido del pueblo aporta un matiz relevante.
Se trata de voces con una mirada privilegiada sobre las
dinamicas internas de la comunidad. Carlos, como campesino,
mantiene una relacion directa con la tierra y con los procesos
de cultivo, lo que le confiere un conocimiento situado sobre
las transformaciones en el uso y propiedad de los suelos. El
profesor Faustino, por su parte, debido a su profesion, tiene un
conocimiento casi enciclopédico de los habitantes del pueblo
y ocupa una posicion social y simbolica que lo coloca como
referente de autoridad y prestigio. Sus testimonios, mas alla
de que puedan o no ser corroborados con otros relatos, ofrecen
una ventana etnografica sobre como ciertos actores locales
interpretan y dotan de sentido a los vinculos entre la venta de

84



Marissa Rodriguez Sanchez

tierras y la migracion. En ellos se revela no solo informacion
empirica, sino también el peso de las jerarquias sociales y del
capital simbolico enlaconstruccion de narrativas comunitarias
sobre el territorio y la movilidad.

Un segundo acontecimiento que también permite
comprender la articulacion entre los territorios en cuestion
fue referido por los informantes, aunque no como causa
directa de la migracion, sino como un suceso que coincidio
temporalmente con el incremento de los desplazamientos
hacia Monterreyy que, debido a susrepercusiones economicas,
permanece vivo en la memoria colectiva como “el cierre de la
tabacalera” en el municipio de Platon Sanchez, ubicado al
noreste de Chiconamel.

La empresa TABAMEX habia constituido durante
décadas una fuente de empleo regional y un espacio de
insercion laboral para los chiconamelenses. No solo absorbia
mano de obra en sus instalaciones, sino que ademas ofrecia
una salida comercial organizada para la produccion local de
tabaco. En este esquema, los agricultores chiconamelenses
se beneficiaban al poder sumar colectivamente sus cosechas,
ya que un productor aislado dificilmente podia acumular la
cantidad suficiente para negociar en condiciones favorables.

La desaparicion de TABAMEX como empresa estatal
significo, en términos locales, el fin de una red de apoyo
economico que habia sostenido por anos a las familias
campesinas. En realidad, como se ha podido corroborar, la
tabacalera no fue cerrada en sentido estricto, como suelen
relatar los informantes, sino privatizada en el marco de las

85



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

politicas neoliberales de la década de 1990, pasando a manos
del Grupo Pulsar, encabezado por el empresario regiomontano
Alfonso Romo. Este “fue de los beneficiarios de la politica
salinista de desincorporacion y venta de paraestatales, ya que
en 1990 compro Tabacos Azteca, S.A. y Tabaco Mexicanos
TABAMEX” (Echanove, 2002: 161).

Esta transicion, aunque presentada como un proceso
de modernizacion y eficiencia empresarial, tuvo consecuencias
desestabilizadoras para los campesinos de la region, que vieron
desaparecer la seguridad relativa que ofrecia un comprador
institucional y perdieron la certidumbre de contar con un
mercado garantizado para su produccion. El recuerdo del
“cierre” persiste como metafora de ruptura, pues simboliza
la pérdida de un sostén econdmico colectivo y marca en
la memoria de los habitantes un antes y un después en la
organizacion del trabajo agricola.

En este sentido, aunque no pueda afirmarse que la
privatizacion de TABAMEX haya sido la causa directa de la
migracion masiva a Monterrey, su coincidencia temporal con el
aumento del éxodo otorga verosimilitud a la percepcion de los
informantes. Desde su perspectiva, la desaparicion del tabaco
como cultivo rentable y la falta de un comprador institucional,
debilito las bases economicas del pueblo y obligdo a buscar
alternativas en otros territorios. Asi, el recuerdo del “cierre” no
solo funciona como explicacion nativa sobre la precarizacion
local, sino también como un referente narrativo que conecta
las transformaciones estructurales del campo mexicano con
las trayectorias migratorias de los chiconamelenses, enlazando

86



Marissa Rodriguez Sanchez

simbolicamente la historia agraria regional con la expansion
del horizonte urbano-industrial de Monterrey.

Por tal razon, los agricultores tabacaleros de la
region se vieron forzados a cambiar sus dinamicas de
trabajo y convertirse en jornaleros, disminuyendo los
ingresos y mermando las relaciones laborales y sociales. Las
consecuencias economicas de la compra de la tabacalera por
el grupo de empresarios regiomontanos han sido fuertemente
criticadas por sus dinamicas de explotacion de los jornaleros,
sin embargo, Mackinlay (2004) quien ha estudiado el caso
de la concentracion de tierras y productividad del tabaco, no
concuerda con esto. No obstante, afirma que:

[...] al beneficiarse ampliamente de su trabajo y por

ser, aunque sea en forma indirecta, sus empleadores,

Grupo Pulsar hubiese podido desarrollar programas

sociales para mejorar las deficientes condiciones de

vida y de trabajo de los jornaleros agricolas, sobre
todo los jornaleros migrantes, que son en su mayoria

indigenas” (46).

En cualquier caso, el hecho innegable es que, a
partir de la privatizacion de la TABAMEX, los campesinos
chiconamelenses sufrieron particularmente la situacion
dada su baja produccion de tabaco, sin embargo, la cuestion
especifica de Chiconamel no ha suscitado ningtin analisis, no
asi con Platon Sanchez:

En la region Huasteca el incremento de las migraciones

de jovenes se ha ido incrementando con el tiempo, como

respuesta a la implementacion de politicas neoliberales

87



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

y crisis agropecuaria, como sucede en el municipio de
Platon Sanchez, desde que se suscito la privatizacion de
la empresa Tabacos de México (TABAMEX) en 1990,
reduciendo las opciones de empleo para la poblacion
indigena, situacion que se sumo al poco éxito de los
ganaderos locales, orillando a la poblacion a optar por
las migracion de caracter rural-urbana que con el paso
se ha consolidado entre los jovenes de esta comunidad.
(Sanchez Albarran y Garcia Martinez, 2013)

Es importante destacar que todos los informantes
que mencionaron la tabacalera tenian 56 anos o mas y todos
radicados nuevamente en el pueblo luego de haber sido
migrantes en la Ciudad de México o en Guadalajara, otrora
principales centros de atraccion migratoria chiconamelense.
Es decir, generacionalmente, a estos hombres les toco vivir, de
manera directa o a través de sus padres y abuelos, el trabajo
del tabaco, no asi a sus hijos, quienes representan la primera
generacion de la migracion masiva hacia Monterrey. Aparte
de estos testimonios, otro informante, don Concho, el hombre
mas anciano del pueblo con 92 anos cumplidos a noviembre de
2017, si identifico como causa directa el cierre de la tabacalera
y la migracion masiva en el pueblo:

Yo tenia aqui mi cultivo de tabaco y por alla, por Platon,

habia industria [de tabaco]. La cerraron no me acuerdo

cuando... fue hace mucho, pero fue cuando todo se lo
llevo el diablo. Ni en la Revolucion vi aqui tan solo. Nos
quedamos sin hombres en el pueblito.

El concepto de territorialidad es util para comprender

88



Marissa Rodriguez Sanchez

por qué los informantes no establecen una linea directa
entre causas y consectiencias economicas de la migracion en
Chiconamel ni para justificar su propia migracion, y es que
estos fenomenos discurrieron por logicas de tipo economicas
que si bien afectaron a los habitantes en su cotidianidad,
en la disminucion de las posibilidades laborales y de acceso
a modos de vida de mejor calidad, no transcurrieron en una
linea directa de lo macro a lo micro, sino a partir de una serie
de fenomenos derivados que tuvieron incidencia en su mundo
de vida mas inmediato. La reconfiguracion del territorio
chiconamelense por esas causas economicas mencionadas,
reconfigur6 asimismo la situacion estructural de los sujetos
que conforman la primera generacion de migrantes en el
AMM, lo que conlleva la evaluacion y la significacion de la
situacionalidad contextual a través la experiencia subjetiva.

La territorialidad se construye a partir de la relacion
del individuo con su entorno a partir de un componente
emocional que le impele a movilizarse en, a través y fuera de €l;
desde aqui, se vislumbra el necesario caracter relacional de las
emociones, pero las emociones que impulsan la territorialidad
no se quedan en la mera emocionalidad, tal como se entiende
en la tradicion que contrapone emocion a razon, sino que
las emociones fungen como herramientas significativas de
interrelacion entre territorios e individuo, la emocion le pone
en marcha o le detiene.

Las condiciones que le permitiran al individuo
mantenerse en el territorio de origen o migrar, estan
relacionadas con una clase de afecto colectivo entre locales

89



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

que comparten una lectura afectiva similar del territorio,
puesto que comparten la cultura y la identidad, arraigadas
en la territorialidad, aunque individualizada por la
economia psiquica de los afectos, donde las caracteristicas
interseccionales de cada sujeto juegan un papel importante.
Por ello, el punto de vista de los locales no migrantes y la de los
que ejercen la migracion no es necesariamente compartido; el
punto de vista de quien enuncia coincide en algunos aspectos
al tiempo que difieren en otros, lo que genera relaciones
emocionales armonicas o conflictivas.

Los territorios y el punto de vista de quien enuncia
La relacion afectiva con el territorio no constituye un estado
natural dado de antemano ni un lazo inmutable que preexiste a
los sujetos, sino que se configura y se actualiza constantemente
a través de la manera en que cada individuo interpreta y
experimenta su entorno desde la posicion que ocupa en
diferentes momentos de su ciclo de vida. El territorio, en este
sentido, no es s6lo un espacio fisico delimitado, sino una trama
de significados que se entrelazan con las experiencias vitales y
con la conciencia de pertenencia.
Losdiscursosacercadelsentidoqueelterritorioadquiere
para cada sujeto evidencian un ejercicio de introspeccion, en
el que se reconoce el propio lugar socioestructural al asumirse
como parte de una comunidad situada en un punto especifico
del mundo. Dichos discursos revelan que la territorialidad es
un fenomeno vivido y sentido, atravesado por emociones que
emergen de la interaccion entre memoria, practicas cotidianas

y proyecciones de futuro.

90



Marissa Rodriguez Sanchez

Asi, los vinculos afectivos que se establecen con los
territorios dependen en gran medida de la perspectiva de quien
los enuncia. No se trata de un lazo uniforme ni homogéneo,
sino de una relacion situada y diferenciada: no es lo mismo el
apego territorial que expresan los migrantes adultos, quienes
comparan y negocian permanentemente los significados de
los territorios de origen y de destino, que las emociones de
pertenencia y arraigo manifestadas por los chiconamelenses
no migrantes, cuya vida transcurre enteramente en el pueblo.

Del mismo modo, la experiencia territorial de los ninos,
tanto migrantes como no migrantes, difiere notablemente de
la de los adultos, pues se construye en el cruce de expectativas
familiares, posibilidades educativas y practicas de
socializacion propias de su edad. El objetivo de este apartado,
por tanto, es mostrar como, a través de las narrativas orales,
los sujetos elaboran sentidos y emociones diversas en torno
a la construccion de sus vinculos afectivos con el territorio,
siempre en relacion con su posicion particular dentro de la
comunidad y su trayectoria vital.

En este marco, resulta significativo observar
como las practicas y discursos de los adultos proyectan
una vision normativa sobre el devenir de nifios y ninas
chiconamelenses. La posibilidad de cursar estudios basicos
en el pueblo —hasta primaria o secundaria— se encuentra
condicionada por la presencia de al menos uno de los
progenitores en Chiconamel. Cuando ambos padres migran,
los hijos se trasladan con ellos, incorporandose a nuevas
territorialidades que reconfiguran tempranamente sus

91



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

sentidos de pertenencia. En el primer escenario, los ninos
que permanecen en el pueblo no so6lo se forman en la escuela,
sino que participan activamente en las labores domésticas:
colaboran en la limpieza del hogar, en el cultivo de huertos
familiares y en el cuidado de animales de corral.

Estas actividades no solo cumplen una funcion
economica, sino que constituyen experiencias formativas
que anclan corporal y emocionalmente a las infancias en el
territorio, produciendo una afectividad vinculada al trabajo
cotidiano y a la materialidad del entorno. Sin embargo,
llegado el momento de cursar la preparatoria, la migracion se
torna ineludible, ya que el pueblo carece de esta institucion
educativa. Este transito marca un hito en la vida de los
jovenes, pues el acceso a niveles mas altos de escolaridad
implica necesariamente la reubicacion territorial y, con ello,
la resignificacion de sus lazos afectivos con el lugar de origen
y con el nuevo espacio de destino.

Asi, se pueden experimentar dos posibilidades de
migracion que puede ser o no permanente: que los jovenes
estudien la preparatoria en Huejutla, Hidalgo, que esta a 35
minutos en carro de Chiconamel y regresan al pueblo los
fines de semana. Ir y venir a diario no es una opcion en la
gran mayoria de los casos, pues no hay transporte publico,
el tnico medio de transporte -ademas de ir a pie- son los
taxis colectivos que cobran 25 pesos cada viaje, por lo que
el trayecto diario de ida y vuelta ascenderia a 1,000 pesos
al mes, que resulta impagable por la gran mayoria de los
habitantes del pueblo considerando ademas que, quienes no
tienen familiares o conocidos radicados en Huejutla, deben
pagar una casa de asistencia.

92



Marissa Rodriguez Sanchez

Otra de las posibilidades es que los jovenes sean
recibidos por familiares o amigos que han migrado a Monterrey,
como es el caso de Jesus, quien fue acogido durante dos anos
en la casa de sus padrinos, Martha y Ramon, en la ciudad. Una
vez que se mantuvo en la preparatoria, se orient6 en la ciudad
y encontro6 un trabajo como despachador en un OXXO, tuvo
que separarse de la familia de acogida para rentar un cuarto de
estudiante donde sigue viviendo en la actualidad que esta a
punto de concluirla carrera de Contador Publico.

Durante su estancia en casa de sus padrinos, antes de
que encontrara trabajo, los padres de Jestis enviaban dinero
para los gastos de la casa, los cuales, dice “no alcanzaban para
pagar todo, pero ellos [los padrinos] entendian la situacion”.
Durante los estudios de preparatoria y de licenciatura, los
chiconamelenses migrantes en el AMM regresan varias veces
al ano al pueblo. Tomando en cuenta que los jovenes trabajan
para mantenerse por medios propios con eventuales ayudas
economicas de los padres, estos pueden guardar dinero para
costear los pasajes de los hijos y verlos mas seguido.

Ahora bien, para las mujeres existe una limitante
cuando no hay personas de confianza con quienes
hospedarlas mientras realizan sus estudios, pues la
proteccion de las mujeres por los inminentes riesgos que
conlleva la ciudad, es también la proteccion al riesgo de la
sancion social en el pueblo:

No pueden llegar solas a la ciudad, menos vivir solas o con

desconocidos. Ellas tienen mds riesgos al ser mujercitas. Porque,

93



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

llegan con un tio, una tia y si al tiempo les dicen que se tienen
que ir de la casa, éadonde se va la muchacha sola que no haya
peligros? ilmaginese qué dirian en el pueblo de que se venga sola la
muchacha! Y ellos qué saben, éverdad? Si estudia o si no estudia,
si se va de loca... Aunque luego si pasa, porque una muchacha del
pueblo se vino a estudiar acd y nomds no terminaba; luego salio
con que tenida novio regio y se iba a casar. Asi paso el tiempo, la
muchacha salié arquitecta, pero no se caso, iqué pasé ahi? Quién
sabe. (Elia).

Eugenio de 12 anos, hijo de Humberto, nacio¢ en
Monterrey y esta acostumbrado a la vida en la ciudad, no
obstante, a partir de las referencias orales del pueblo a través
de sus padres y de su familia cuando visita Chiconamel, para
Eugenio el pueblo representa la libertad. En Chiconamel
juega al aire libre sin supervision, recorre el pueblo entero en
compania de ninos y ninas que, ademas, resultan ser primos o
parientes cercanos.

A diferencia de su vida en Monterrey, donde esta sujeto
a la supervision permanente de su madre, no tiene espacios
para jugar al aire libre, nunca puede salir solo, no convive
con otros nifos regiomontanos ni chiconamelenses, primero
por la contaminacion ideologica a la que se expondria y en el
segundo caso, por el alejamiento espacial. Su hermano mayor,
Jair, quien acaba de terminar la carrera magisterial, recuerda
que €l también, a la edad de su hermano menor y antes atn,
anoraba los dias de visita a Chiconamel y regresar a vivir al
pueblo por la libertad que representaba.

94



Marissa Rodriguez Sanchez

Ahora,asus20anosdeedad, noestatan segurode querer
lo mismo, pero aclara “no ahorita ni en unos afos: ya cuando
esté grande, que regrese para quedarme y cuidar a mis papas;
ya que viva mi vida y ejerza mi carrera en Monterrey”. Por su
parte, Cinthia (de 22 anos, egresada de la Normal Superior),
Lucia (de 21, recién titulada como Contadora Publica por
la UANL) y Gustavo (de 21 anos, que vive entre semana en
Huejutla con parientes para estudiar Técnico en sistemas en
la UAH), comparten la idea de Jair: ganar experiencia laboral
y dinero, para luego regresar a Chiconamel y aplicar ahi sus
conocimientos como profesionistas para “mejorar el pueblo”.

A la inversa, Juan de 13 anos, primo de Cinthia, Jair y

27

Eugenio, le “toco” estudiar en Chiconamel porque sumamavive
ahi, aunque su papa, Paco, esta en Monterrey. A ¢l le aburre la
vida en el pueblo, la falta de coches, de articulos tecnologicos,
el nimero cada vez mas reducido de nifos con quienes convivir
y tiene un deseo que no ha podido cumplir: ir al cine. Hubiera
preferido que “le tocara” irse a Monterrey, como a todos sus
primos y esta ansioso por estudiar la prepa, pues eso significa
que se ira a vivir Monterrey con sus familiares.

Esa manera de expresar la migracion, como “a mi me
tocd quedarme” revela la consciencia sobre la inminente
migracion en tanto chiconamelense, pues la migracion
es imperiosa en algin momento de su vida. Juan deseaba
apurarla, no obstante, su plan a futuro es regresar cuando
esté casado y tenga hijos a vivir y cuidar a sus abuelos. ¢Por
qué estos sujetos, que han pasado la mayor parte de su
vida en Monterrey -a excepcion de Juan- tienen como eje
organizador de su plan futuro de vida el retornar al pueblo?

95



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Por una parte, los ninos y jovenes comparten laidea que
los mayores les han ensenado acerca de que Monterrey es un
lugar de potencial contaminacion ideologica y cultural, del que
se deben alejar en cuanto los objetivos economicos, laborales
y educativos sean satisfecho. Ademas, se manifiesta el deber
moral de retorno para colaborar con el pueblo, para ayudar a
los padres y abuelos, por un vinculo afectivo al territorio que
se ha construido a partir de las vivencias personales o se ha
experimentado por medio de las tradiciones orales. Hay una
fuerte carga moral grupal que impele a normativizar lo que
se espera que los jovenes anhelen y a normativizar también la
manera en que lo anhelen.

Los jovenes y adolescentes entrevistados parecen
compartir sin conflicto la vision de los mayores, padres,
tios, abuelos, acerca de que primero deben estudiar, después
pensar en el noviazgo con un originario de Chiconamel, pues
no serian compatibles con otras personas ajenas a su cultura
y costumbres. Mas adelante adquirir experiencia profesional
en la ciudad, considerar el matrimonio y retornar al pueblo a
ejercer sus profesiones. Finalmente, ya que estén establecidos
y con la seguridad de que gracias al retorno de la segunda
generacion de migrantes mejorara las condiciones del pueblo,
los hijos de estosjovenesy adolescentes no tendran que verse en
la necesidad de migrar a Monterrey para estudiar, como ellos.
Pero existe un elemento mencionado por todos los jovenes
que nunca fue senalado por los adultos y es que los primeros
identifican una posibilidad economica ahi donde no hay nada:
si en el pueblo hay carencia de todo, al hacer una oferta de

96



Marissa Rodriguez Sanchez

servicios, de oficios con la experiencia ganada en la ciudad, se
ve como un espacio fértil de explotacion economica.

Ahora bien, segtin los migrantes en el AMM, el motivo
para migrar es fundamentalmente porque dadas las carencias
en el pueblo, no es posible satisfacer las necesidades y deseos
individuales y familiares de acceder a un mejor modo de vida en
lo laboral, educativo y economico; se espera que la migracion
hacia el AMM reditte de tal manera que les permita retornar a
Chiconamel una vez logrados los objetivos iniciales y colaborar
en beneficio del pueblo.

Por otro lado, segtin los chiconamelenses que han
decidido (o se han visto en la necesidad de) permanecer en
el pueblo, tiene opiniones encontradas acerca de los motivos
de los migrantes, estas se dividen en: 1) comparten la opinion
de los migrantes en cuanto a que la migracion es el tnico
medio por el cual mejorar la calidad de vida (estas opiniones
son las menos y son esgrimidas por los familiares cercanos de
migrantes en el AMM con los que mantienen relaciones muy
estrechas). 2) Consideran que los migrantes han perdido el
afecto al territorio de origen, a sus costumbres y a cultura
(estas opiniones pueden ser expresadas por personas de todas
las edades, tanto por familiares cercanos como lejanos de
migrantes en el AMM) y 3) consideran que las generaciones
mas jovenes migran para rehuir al trabajo de la tierra, ya que
es una labor ardua (estas opiniones las expresan los adultos
mayores que fueron campesinos en su juventud).

La mayoria de opiniones negativas sobre la migracion
Chiconamel-Monterrey, se debe también a que atn no se ha

97



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

concretado el retorno de los migrantes de primera generaciony
elciclono se hacompletado, pues el migrante con mayor tiempo
de radicar en el AMM comenzo6 el trayecto migratorio hace
apenas 22 anos y no ha podido constatarse si en efecto, los
migrantes retornaran al terrufo a aplicar los conocimientos y
recursos adquiridos en beneficios del pueblo.

Monterrey: destino migratorio de alta discriminacion
Monterrey, Nuevo Leon —mi ciudad natal y el territorio
donde realicé trabajo de campo de manera intermitente
entre enero de 2015 y diciembre de 2017— se piensa y se
proyecta a si misma como una urbe “libre” de indigenas. Esta
autoimagen encuentra sustento en una serie de aseveraciones
historicas ampliamente difundidas y socialmente aceptadas,
segln las cuales, tras la Conquista, los invasores europeos
habrian exterminado a la poblacion originaria (Bonfil, 1990;
Cavazos, 1996).

Tal afirmacion, reproducida, generalmente sin
cuestionamiento, en el discurso local, suele ser evocada
con un matiz de orgullo por dos motivos principales: por
un lado, porque se interpreta como muestra del caracter
indomable de los pueblos indigenas del noreste, quienes
-segin la narrativa- jamas se sometieron, obligando a los
conquistadores a ejecutar un exterminio indiscriminado; y
por otro, porque esta idea legitima la falacia de que la sociedad
regiomontana habria germinado exclusivamente de linajes
europeos -espanoles, judios y criollos-, sin herencia indigena
alguna que pudiera asociarse, en la mirada local, con atraso,
ruralidad o marginacion.

98



Marissa Rodriguez Sanchez

Esta vision excluyente niega de raiz cualquier
continuidad indigena y naturaliza un proyecto identitario que
se autodefine moderno, blanco y productivo. No obstante, en
las ultimas décadas han surgido objeciones a esta teoria, que
si bien no niegan la violencia y la despoblacion derivadas de la
colonizacion, destacan la existencia de procesos de mestizaje,
aunque de menor intensidad que en Mesoamérica, los
cuales se hacen evidentes en las practicas socioculturales de
campesinos de municipios del estado, donde persisten como
huellas y reminiscencias de los pueblos originarios (Lopez
[coord.], 1998; Lopez, 2001).

En la ciudad, sin embargo, contintia reproduciéndose
el dicho comun de que “en Monterrey no hay indigenas”. Aun
cuando en la actualidad no existen pueblos que se adscriban
colectivamente a las antiguas etnias que integraban la llamada
Gran Nacion Chichimeca (Bonfil, 1990), lo cierto es que los
indigenas que habitan en el Area Metropolitana de Monterrey
se cuentan por miles. La persistencia de este imaginario no
es neutra: tiene consecuencias concretas en el plano social y
politico, pues la invisibilizacion se traduce en practicas de
discriminacion y en la negacion de derechos.

Asi lo confirma la Encuesta Nacional para la
Discriminacion (CONAPRED, 2010), en la cual el entonces
director, Bucio Mujica, senialo que “Nuevo Leon, y en especifico
la zona metropolitana de Monterrey, present6 resultados
preocupantes en relacion a la percepcion de discriminacion
¢ intolerancia hacia algunos grupos de la poblacion”. La

exclusion simbolica se convierte, de esta manera, en exclusion

99



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

material, reforzando jerarquias étnicas y raciales bajo la
mascara de una supuesta homogeneidad mestiza-blanqueada.

Un dato que ilustra con claridad estas resistencias
locales es el retraso con el que se reconocieron los derechos
indigenas a nivel estatal: mientras la Ley de Derechos y Cultura
Indigena se aprobo a nivel federal en 2001, en Nuevo Leon fue
necesario esperar mas de una década para que se llevara a cabo
una reforma constitucional en junio de 2012. Dicha reforma
no fue una concesion espontanea del aparato legislativo,
sino el resultado de la presion organizada de mas de veinte
asociaciones indigenas y aliadas radicadas en Monterrey, que
lograron posicionar su lucha en la esfera publica (Gonzalez,
2015:128).

No obstante, desde mediados del siglo pasado
Monterrey, Nuevo Leon ha sido un foco importante de
atraccion migratoria interna por su oferta laboral, por su oferta
académica y por ser centro de negocios internacionales. Ha
sido representada como una ciudad pujante e industrializada,
aunque hoy en dia es el sector servicios el que se ha expandido
mayormente (Garza, 2007) y que, tanto como la industria
“se han beneficiado de la migracion de personas oriundas de
zonas rurales de la region |[...] Por lo tanto, Monterrey no es
exclusivamente una ciudad industrial y los indigenas también
residen en espacios urbanos” (Durin, 2008: 14).

La inmigracion indigena a Nuevo Ledn aument6 entre
las décadas de los setenta y de los noventa del siglo pasado en
un significativo 849%. La poblacion hablante de una lengua
indigena paso de 787 sujetos en 1970 a 7,467 en 1995, y luego a

100



Marissa Rodriguez Sanchez

59,300 en el ano 2015, de los cuales la gran mayoria se concentra
en el Area Metropolitana de Monterrey AMM (CDI; 2016).
Del total de la poblacion indigena en Nuevo Leon, 58.4%
son hablantes de nahuatl provenientes principalmente de las
Huastecas veracruzana, potosina e hidalguense. Respecto de la
poblacion total en el estado, los grupos indigenas representan
el 1.16% de los habitantes (CDI, 2016).

Sin embargo, se deben tomar ciertas reservas al
momento de emplear estadisticas pues, como apuntan Durin
y Moreno (2008), los censos suelen verse afectados en razon
de los criterios bajo los que se han construido. Como ejemplo,
una encuesta dirigida por José¢ Cerda Zepeda (CDI en Nuevo
Leon, 2018) en la que las preguntas fueron reformuladas
para identificar la adscripcion y el sentir de pertenecer o
no a un grupo a diferencia de solamente hablar o no una
lengua indigena, dio como resultado que “cerca de 412 mil
habitantes de Nuevo Leon estarian ligados a las comunidades
interétnicas”.

Ademas de que deben ser tomados en cuenta
fenomenos como el auto-ocultamiento e invisibilizacion social
indigenas en el AMM. (Olvera et al.: 2011). Asi lo ha afirmado
recientemente Juan Antonio Doncel de la Colina (2018), para
quien las dinamicas educativas en el estado, contribuyen a la
invisibilizacion de los indigenas que ahi habitan:

No solo la poblacion indigena se esconde, también las

autoridadeseducativaslosinvisibilizan, pues piensan que

es un problema minoritario. Esto pasa por el supuesto

discurso de igualdad, este concepto homogeneizador

101



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

donde no se hacen diferencias, algo que se da por temor

de parecer racistas (conacytprensa.mx).

Aunado a estas dificultades cuantitativas para
los estudios antropologicos sobre migracion, la escasez
de los mismos puede explicarse por la carencia de una
profesionalizacion de la antropologia arraigada, ya que apenas
hace veintiocho anos el CIESAS inauguro el Programa Noreste
con sede en Monterrey y antes de esa fecha no existia ninguna
institucion formal que fomentara los estudios antropologicos
en el estado. Dos afios mas tarde, en 1999 se abrio el Centro
de Estudios Interculturales del Noreste CEIN dentro la
Universidad Regiomontana, pero no fue sino hasta el 2002
que comenzaron las primeras investigaciones en tema de
migracion interna para el estado de Nuevo Leon.

Del exiguo namero de analisis por explicar el fenémeno
migratorio en el area, la mayoria se han centrado en cuestiones
sociodemograficas, en relaciones interétnicas y de produccion
étnica y de estudio del AMM como lugar de paso para
los migrantes internacionales, dando como resultado una
representacion erronea de homogeneidad identitaria de la
variada poblacion indigena que radica en el AMM.

Losnahuas ocupan el primer lugar de representatividad
indigena en Nuevo Leodn, a ellos le siguen los huastecos, con
un 19.2%, los zapotecos 3.6%, otomies 2.2%, mixtecos 1.4%,
totonacos 1.19, mixes 0.9%, mayas 0.8%, tzeltales y mazateco,
ambos con 0.7%. Estarepresentacion que también prevalece en
el imaginario regiomontano con base en un criterio lingtiistico
inexacto, en dinamicas racistas arraigadas historicamente en el

102



Marissa Rodriguez Sanchez

estado que se recrudecen en el AMM y en el estereotipo de la
imagen del indigena.

A partir de esto, es posible atisbar al menos dos
conclusiones preliminares que deberan contrastarse con
los datos empiricos: 1) que el auto-ocultamiento indigena es
una practica recurrente y generalizada entre los indigenas
migrantes radicados en el AMM y 2) que el AMM, como
territorio de destino migratorio, opone obstaculos politicos
y sociales que conflicttan de manera particular la insercion
de los migrantes indigenas. Ambos fenomenos tendrian
incidencia directa en la vida emocional de los migrantes y en
la reconfiguracion de su posicion social en el nuevo contexto
migratorio.

Ser chiconamelense en Monterrey
El caso de los chiconamelenses no se adecua a los presupuestos
antes mencionados: sus actividades laborales se conjugan entre
el trabajo como empleados, obreros o en el servicio doméstico
en la primera etapa de la migracion, con otras actividades que
se desarrollan por medios senalados como representativos de
su cultura: como maestros de nahuatl, en el comercio de textiles
bordados y de alimentos preparados (queso y chorizo),
pero siempre en espacios formales (y éste debe entenderse
como un requisito autoimpuesto por parte del grupo) como
universidades, exposiciones municipales o estatales, en
museos y en asociaciones civiles y gubernamentales, o bien la
venta se realiza cara a cara con personas conocidas.

Ademas, mantienen una intensa actividad politica en

103



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

la busqueda del reconcomiendo de los derechos indigenas,
principalmente en favor de los chiconamelenses y para
mejorar la infraestructura del pueblo mediante relaciones con
la Comision para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas en
Nuevo Leon CDI, representando a su pueblo en asociaciones
civiles como Procuracion de Justicia Etnica, Zihuame Mochilla,
Zihuacalli, entre otras.

Estas actividades laborales y politicas no solo les
impelen a evidenciar su origen, sino que es la via por la cual
han logrado explotar las capacidades economicas, sociales y
politicasenunterritoriode porsidiscriminatorio. Empero,enla
cotidianidad, hay otros momentos en que los chiconamelenses
prefieren, si no negar, al menos omitir su origen nahua; o sea,
que existen espacios y momentos propicios para explotar la
adscripcion étnica y otros donde es menos conveniente.

Por ejemplo, durante la negociacion de las condiciones
del trabajo doméstico, Elia, Paty y Azucena coinciden en
que no necesariamente sefialan su origen étnico ante los
contratantes, pues:

[...] No tiene nada qué ver con cémo hagamos el trabajo en la

casa. Si decimos que somos nahuas, por ejemplo, luego creen que

cocinamosy hacemos las tortillas como las otomies o las de México

y tenemos formas muy distintas; pero es porque ellas no saben, creen

que todos somos iguales y no va a estar una explicandoles; lo que

quiereund es trabajary ya. Y alas sefioras les gusta mucho pisotear

a las indigenas, a veces preguntan por eso, porque creen que pueden

poner ellas todas las condiciones si una es india, creen que una no

sabe ni leer ni plantarse por sus derechos |...] Si preguntan pues

104



Marissa Rodriguez Sanchez

und responde... o le saca la vuelta; pero es mds facil decir “soy de
Chiconamel”y ya (Azucena, 54 afios de edad y 12 de radicar

en Monterrey).

En el caso de los hombres que ingresan como obreros
o empleados, tienen el mismo punto de vista que el grupo
de mujeres acerca de la nula injerencia de su origen en el
desempeno laboral; no obstante, las condiciones burocraticas
y administrativas de las empresas no les permiten ocultarlo,
pues en muchas ocasiones deben llenar registros y formularios
que incluyen el rubro de “origen étnico”. Humberto y Luis,
esposos respectivos de las dos primeras mujeres antes
mencionadas, afirman que cada uno, por su parte, cuestiono en
su momento estas practicas administrativas, pero finalmente
aceptaron inscribir su origen en el expediente laboral, pues de
ello dependia obtener o no el trabajo. Paco, esposo de Azucena,
comparte la idea de sus cunados, sin embargo, €l “se brinco”
esa informacion, es decir, que tuvo la oportunidad de omitir
su origen étnico, pero aclara “no lo niego nunca que soy nahua,
porque soy lo que soy, pero qué tiene que saber la empresa si
soy indio o no™.

La cuestion que se propone, entonces, es ¢por qué los
chiconamelenses optan por estrategias de confrontacion y
negociacion con los otros en el destino migratorio antes que
negar su origen, COmo ocurre con otros grupos originarios en
el AMM? ¢Cuales son los recursos con los que cuentan para
llevar a cabo dichas estrategias? Esto me lleva a plantear
que las diferentes situacionalidades experimentadas por los

105



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

chiconamelenses en el destino migratorio son significadas y
evaluadas en funcion de como reditaan las estrategias posibles:
manifestar el origen étnico u omitirlo.

En los casos descritos se trata de estrategias
conscientemente ejecutadas y no de acciones inexorablemente
padecidas. La decision de manifestar o de ocultar el origen
depende, por una parte, del poder que cada sujeto detenta
en la interaccion y, por otra, de la discriminacion, beneficios
o0 ausencia de estos que puedan desprenderse de la relacion
en cada situacion concreta. Los hombres y mujeres
chiconamelenses entrevistadas, aseguran que no niegan su
origen, que no se dejan explotar y que reclaman abiertamente
sus derechos laborales y politicos, a diferencia de “otros
indigenas”. En su discurso se reitera de manera insistente la
distincion entre ellos y los otros, ya sea frente a indigenas de
distintos origenes que no provienen de Chiconamel, o frente a
los otros regiomontanos.

Desde su punto de vista, los otros indigenas son mas
propensos a ser discriminados social y politicamente, y a ser
explotados laboralmente. Aducen varias razones: porque
portan ropas tradicionales, porque no aprenden espafol,
porque desconocen sus derechos y no muestran interés en
aprenderlos o ejercerlos, porque no se adaptan a las dinamicas
laborales y educativas como asistir puntualmente, cumplir con
largas jornadas de trabajo o trabajar y estudiar aun en los dias
de fiesta de sus calendarios rituales. Estas practicas, que son
vistas en negativo por los chiconamelenses, derivan en que los
otros indigenas desempenen trabajos informales con mucho

106



Marissa Rodriguez Sanchez

menor paga y sin beneficios como seguro social, prestaciones o
Infonavit. Precisamente todas estas caracteristicas, evaluadas
como carencias en los otros, son traducidas en atributos
positivos cuando se trata de definirse a si mismos como
chiconamelenses.

Los “otros” regiomontanos, por su parte, representan
la discriminacion, pero esta es concebida como potencial
y no inminente. Para los chiconamelenses, las relaciones
asimétricas donde se produce la discriminacion étnica son
sostenidas por ambas partes. Reconocen, por un lado, las
desventajas sociales y economicas que padecen en el territorio;
pero, por otro, afirman la igualdad politica que los equipara y,
sobre todo, una superioridad moral que consideran ostentar
sobre los regiomontanos.

En su mirada, los regiomontanos aparecen como
sujetos corrompidos por el dinero y los excesos, miembros
de una sociedad que se ha apartado de la verdadera religion.
Afirman que los catdlicos con quienes conviven o bien no
respetan deliberadamente su fe, o bien poseen conocimientos
tan precarios de las escrituras que terminan por vivir de
manera inmoral. A esto se suma que perciben a la sociedad
regiomontana como carente de “cultura y tradiciones de
origen”, lo que, desde su perspectiva, les impide valorar
adecuadamente la riqueza cultural de los grupos indigenas
que habitan en el AMM.

En este juego de diferenciaciones, los chiconamelenses
establecen un contraste: las caracteristicas que atribuyen
negativamente a los otros indigenas y a los regiomontanos

sirven, en contrapartida, para delinear los rasgos positivos

107



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

de su propia autoadscripcion. Asi, tanto la negacion de los
valores regiomontanos como la critica hacia otros grupos
indigenas funcionan como recursos discursivos que reafirman
la pertenencia y el orgullo de ser chiconamelense.

AMBITO OTROS CHICONAMELENSES OTROS
INDIGENAS REGIOMONTANOS
Politico

Conocen sus derechos 0 1 0-1
(pueden o no
conocerlos)

Ejercen sus derechos 0 1 0-1

Lucha por 0 1 0-1

derechos/Negociacion

Social / Ideologico

Ropa mestiza 0 1 1
Lengua 0 (néhuat% }_/ éspaﬁol) !
Religién 1 1 0
Tradiciones y costumbres 1 1 0
Econémico

Responsabilidad laboral y 0 1 0-1
escolar

Trabajo formal 0 1 0-1

Del esquema anterior se desprende que los
chiconamelenses tienen una lectura politica de la sociedad
receptora, de los valores asociados a los elementos insertos en
la estructura social, politica y economica (vestimenta, lengua,
consciencia politica, etc.) y destacan ciertos elementos que,
consideran, otorgan legitimidad a los ciudadanos en el AMM
en los diferentes ambitos de accion.

Partendelaasuncionde quelosregiomontanos tienen,
gracias a su origen, beneficios legitimos dados de antemano
que pueden o no conocer o ejercer, y que son precisamente

108



Marissa Rodriguez Sanchez

los objetos de interés de los migrantes chiconamelenses:
actividad y derechos politicos, trabajo y educacion formales
que derivaran en poder adquisitivo. Entonces, en la basqueda
de estos beneficios, efecttian estrategias que procuren no
solo disminuir la brecha de desigualdad entre ellos y los
otros regiomontanos, sino que los lleven a superponerse
a estos, aumentando asi las probabilidades de obtener los
beneficios buscados.

Los chiconamelenses no habitan de manera congregada
en el AMM, pues el establecimiento de sus casas depende
de las oportunidades para adquirir una vivienda a través de
créditos Infonavit y las relaciones entre ellos se estrechan a
los familiares mas cercanos -sin detrimento del contacto con
otros en situaciones especiales como enfermedad, muerte o
problemas de todo tipo-. Hasta hace cinco afios realizaban
actividades trimestrales que incluian la lectura de la Biblia,
reunir despensas y ropa para llevar a Chiconamel, tocar con
la banda de viento, que es la musica vernacula, comer, bailar
y CONVivir.

El alejamiento espacial se supera mediante
conversaciones telefonicas para estar al tanto de la situacion y
necesidades de sus paisanos y en reuniones eventuales donde
se reafirma la importancia de las estrategias de insercion
migratoria entre los chiconamelenses que se autoimponen,
como grupo, su ejecucion, y son ensefiadas como parte de
las obligaciones morales que deben observar, en tanto parte
constitutiva de la comunidad, a los hijos y a los migrantes mas
jovenes que acogen temporalmente en los hogares en el AMM.

109



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Una de sus estrategias politicas, es la del registro de
las credenciales de elector entre los matrimonios: uno de los
conyuges en Monterrey y el otro, en Chiconamel. De esta
manera pueden explotar los beneficios politicos de ambos
territorios. En julio de 2017 se llevaron a cabo votaciones
para presidente municipal en el pueblo, para las cuales se
organizaron siete chiconamelenses (cuatro hombres y tres
mujeres) que “nunca se reinen”, pero que tienen su credencial
registrada en el pueblo; compartieron los gastos de gasolina
de la camioneta de Luis y, en menos de 24 horas, habian ido a
votar y regresado a Monterrey para no faltar al trabajo, pues la
disciplina laboral y escolar es especialmente estricta.

Desde la primaria se ensena que “a la escuela
como al trabajo, solo se falta si se va uno al hospital o al
panteon, porque hay muchos que quieren ese lugar” (Paty).
Aprovechar con mesura y cuidado recursos de todo tipo, asi
como el habito del ahorro, es otra de las enseflanzas basicas.
Practicar el catolicismo conlleva la obligacion de integrarse
a grupos religiosos como la “Escuela dominical”, “Escuela
de matrimonios” o en grupos de ayuda espiritual, donde las
mujeres chiconamelenses detentan una particular posicion
de poder.

Lasrelacionessocialesentreninos,adolescentesyjovenes
chiconamelenses y regiomontanos, se limitan estrictamente
a las necesarias en la escuela, lo mismo que las relaciones de
los padres con sus companeros de trabajo, pero mantienen
una activa relacion politica con otros grupos indigenas y con

regiomontanos a través de las asociaciones civiles. Las mujeres

110



Marissa Rodriguez Sanchez

establecen vinculos mas amplios con regiomontanos a través
de los grupos religiosos y por el comercio de los alimentos y
los bordados, pero estas relaciones no tienen un proposito de
solaz, sino que conlleva una obligacion moral de compartir sus
habilidades y conocimientos con los otros. Sin embargo, no
debe interpretarse una actitud hostil de los chiconamelenses
paraconlosregiomontanosy conotrosindigenas, sino que estas
relaciones tienen una finalidad laboral, politica 0 econémica, y
no la de establecer lazos sociales o afectivos.

Ahora bien, comprender el funcionamiento de las
estructuras sociales de poder en un contexto ajeno, implica
mucho mas que reconocer superficialmente sus reglas. Supone
un aprendizaje situado: descifrar las logicas en juego, dotarlas
de significado y, a partir de esa interpretacion, decidir como
actuar en consecuencia. No se trata de un procedimiento
automatico ni de un calculo frio, sino de un proceso complejo
en el que el sujeto migrante confronta los valores culturales
adquiridos en su sociedad de origen —incorporados a lo largo
de su experiencia vital— con aquellos que rigen el nuevo
entorno en el que debe desenvolverse. Esa confrontacion exige
una negociacion constante entre marcos normativos distintos
y, en ocasiones, contradictorios, lo que coloca al sujeto en una
posicion de ajuste continuo frente a relaciones de poder que le
resultan inicialmente ajenas.

Este proceso, aunque tiene una dimension cognitiva
fundamental, esta intrinsecamente atravesado por las
emociones. Migrar y habitar un territorio distinto no so6lo
exige elaborar juicios sobre qué conductas son apropiadas o

111



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

estratégicamente utiles, sino también enfrentar el torrente
emocional que acompana al desarraigo. El miedo, el temor,
la exaltacion, la alegria o la nostalgia, no emergen de manera
neutral, sino que son provocados por la experiencia misma del
desplazamiento y por la exposicion a nuevas condiciones de
vida. En este sentido, la adaptacion no se limita a lo racional: el
sujeto debe aprender a modular esas emociones, sobreponerse
ala nostalgia para mantener el rumbo, enfrentar el temor para
sostener su presencia en espacios desconocidos o actuar con
confianza en contextos que requieren afirmacion.

Asi, el manejo de las emociones se convierte en
parte esencial del modo en que los sujetos se insertan en las
relaciones de poder del nuevo contexto. Las emociones no
son simples reacciones internas, sino recursos sociales que
se ponen en juego, se regulan y se orientan estratégicamente
segiin la evaluacion situacional. Desde esta perspectiva, el
analisis debe considerar a las emociones como elementos
constitutivos de las dinamicas de poder, no como anadidos
secundarios. Es lo que aqui se entiende como una perspectiva
socioestructural de las emociones: una mirada que permite
comprender como los afectos no solo acompanan, sino que
organizan y median las formas de relacion y de negociacion en
los procesos migratorios.

Temor a la contaminacion ideologica en Monterrey
Cuando llegamos a Monterrey, ite acuerdas? -Rememoraba
Elia junto a su hermana Paty en la casa de esta ultima en
Escobedo, N.L.-

112



Marissa Rodriguez Sanchez

[...] todo nos daba miedo: nos codedbamos en el camion para ver
quién le timbraba, porque hasta eso nos daba miedo y una vez,
por miedo, nos fuimos muy lejos hasta que alguien hizo la parada
al camion y aprovechamos para bajar. Viviamos como dieciocho
gentes en un cuarto en la colonia Tampiquito, en San Pedro; todos
los dias agarrabamos el camino largo para llegar a la panaderia
(donde Paty laboraba como vendedora y adonde Elia la
acompanaba a diario), todo por no pasar por “el David” porque
nos daba cosa ver al viejo encuerado.

-A mi peor, me daba miedo que la gente nos viera viéndolo, -anade

Paty entre risas.?

La situacion de crisis emocional que significa la
migracion, se manifiesta en la experimentacion permanente
del miedo, sobre todo durante los primeros meses de llegados
al AMM. Lo que aqui interesa comprender es de qué manera
el territorio regiomontano adquiere significado a través del
miedo experimentado por los migrantes chiconamelenses
durante el proceso de adaptacion y qué sucede, en términos
emocionales, una vez que ese miedo es superado. El territorio
y el miedo son indisociables mas alla de una relacion causa-
efecto. Al respecto dice Alicia Lindon (2009) que:

[..] se produce, por un lado, una simbiosis entre el

lugar y el sentido del miedo. Y por otro, los sujetos

que experimentan miedo en el lugar, viven su cuerpo

como prolongacion del lugar significado por el miedo.

3 Las hermanas se referian a la réplica de la escultura de el “David” de
Miguel Angel que estuvo colocada por més de 45 afios en la Avenida San Pedro,
una las principales del municipio de San Pedro Garza Garcia, Nuevo Ledn.

113



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Asi el miedo no solo da sentido al lugar sino también
se corporiza. De esta forma, el lugar y el cuerpo se

constituyen en objetivaciones del miedo. (10)

Los informantes afirman que el primer desplazamiento
del pueblo a la ciudad genera “miedo a todo”. Es un miedo a lo
desconocido, al desarraigo, alalejania, a lo extrano; es miedo al
territorio que esta por conocerse y también miedo a no lograr
las expectativas buscadas en la migracion; es, pues, un miedo
permanente y generalizado, pero sin un objeto plenamente
identificado. Conforme los migrantes se establecen en el AMM,
el miedo principal que comparten hombres y mujeres adultas
es el miedo a perderse en la ciudad: las largas distancias, el
trafico vehicular y la variedad del transporte urbano, los
obligan a estar excesivamente atentos a su entorno, lo que
resulta agobiante emocional, mental y fisicamente.

La gran cantidad de personas en comparacion a la
cantidad de habitantes en el pueblo, hace de todos los otros
desconocidos, un riesgo potencial. Pero son las mujeres y los
nifos quienes se asumen como vulnerables ante las personas
extranas; a los hombres no les provoca miedo los extranos
sino vergiienza, es decir, en la medida en que deben superar su
propio miedo a la introversion para entablar una conversacion,
para pedir indicaciones, para solicitar un trabajo, etc. Los
hombres también refieren la experiencia de la adaptacion como
“emocionante” por el encuentro con una sociedad mucho mas
variada, no asi las mujeres.

Laexperienciadel miedohumano, adiferenciadelmiedo
sentido por los animales, se caracteriza por la introspeccion

114



Marissa Rodriguez Sanchez

que implica, ya que atrae la consciencia sobre si mismo, de
su ubicacion social (poder, estatus), de su ubicacion espacial
(un lugar seguro, un lugar riesgoso, conocido o desconocido),
asi como la interpretacion de los peligros o sanciones que
conlleva ese intercambio relacional. Que los riesgos sean reales
o inmotivados, inminentes o ficticios, es asunto meramente
circunstancial, pues ello no interviene en la realidad del
miedo experimentado por los sujetos. De la misma manera, el
hecho de que el miedo forme parte de las llamadas “emociones
basicas”,* no mengua las especificidades de su expresion, pues
al ser de naturaleza relacional, el miedo no es explicable sin
contexto ni es independiente de los actores sociales.

La diferencia de la vivencia del miedo entre hombres,
mujeres y ninos, deriva en que los desplazamientos de estos
altimos en la ciudad se limitan de la casa a la escuela y al lugar
de trabajo de las mujeres que, ademas, se espera que éstas

4 Las teorias que afirman que las emociones primarias son
universalmente compartidas (como el miedo, la alegria y la tristeza) se
fundan en argumentos bioldgicos, naturalistas y psicoldgicos, aunque no
hay acuerdo acerca del listado de las emociones basicas humanas. Desde
esta perspectiva, las emociones basicas serian traducibles sin problema de
una lengua a otra y la expresion de sus especificidades seria la misma entre
todos los seres humanos; sin embargo, esto no ocurre en la realidad. La
clasificacién de las emociones en basicas, secundarias y sociales o morales,
es util para este estudio, en la medida en que posibilita el analisis de las
emociones a través de los elementos que las componen. Como afirma
Bourdin: “las emociones basicas [...] son elementos simples que partir
de sus combinaciones dan origen a multiples compuestos, derivados
o secundarios [...] (p.e. sorpresa + miedo= espanto) [las emociones
primarias] no son posibles de ser desmenuzadas en componentes o
unidades menores”. (2016: 57)

115



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

lleven a cabo labores fuera de la casa solo durante el periodo de
establecimiento en el AMM (y en casos criticos de necesidad
economica). Una vez que los esposos encuentran un trabajo
estable con las prestaciones necesarias, las mujeres dejan sus
trabajos como empleadas domésticas, nanas o empleadas en
comercios y se dedican al trabajo del hogar, a la crianza de los
hijos y al comercio de textiles bordados y alimentos preparados
entre sus conocidos, sobre todo en los grupos eclesiasticos y
en exposiciones artesanales en espacios publicos y privados.
Es decir, se realiza una adaptacion corporal de
semirreclusion del cuerpo de las mujeres y de los ninos
puertas adentro del hogar motivada por el miedo. Pero se
debe puntualizar que esa reclusion también es posibilitada por
las dinamicas tradicionales de las mujeres chiconamelenses
que son esposas y madres; esto es, que el hecho de migrar
del territorio rural al urbano, no implica dejar de observar la
costumbre y responsabilidad de laadministracion del hogar, de
los recursos aportados por el esposo y de transmitir y de hacer
respetar los valores y la disciplina entre los hijos, actividades
para las cuales, -como lo afirmo Elia-, “es indispensable que la
mujer esté presente en cuerpo y alma”. La expresion de Elia,
de comun conocida, es atil para describir el caso que aqui se
analiza, puesto que el cuerpo es el sitio donde se percibe la
experiencia emocional como una realidad individual, pero
colectiva en tanto se asocia al entorno cultural que las motiva.
La normativa del bagaje emocional de origen
chiconamelense, le impele a estar presente, en toda su
corporalidad y emocionalidad, dentro del hogar, mientras

116



Marissa Rodriguez Sanchez

que la exigencia economica le obliga a combinar la labor en
el hogar con el comercio. La primera actividad que define su
autoadscripcion, es sancionada por la normativa regiomontana
porque “nos dicen sometidas porque estamos en la casa
pendientes de los hijos y de lo que el esposo necesite, pero por
eso aqui hay muchos ninos solos y muchos divorcios, porque
las mamas no los ven, no estan ahi”. Mientras que, por otra
parte, salir a vender sus productos es una actividad sancionada

por los y las chiconamelenses que estan en el pueblo:

[...] porque ellos no saben que aqui hay mds gasto, que tenemos que
trajinarle, salir a buscar dénde; pero que una ande vendiendo sus
cosas con los nifios a cuestas, no es andar de loca nomds porque si
en la calle, ni porque quiera salirse de la casa; es que asi trae una a
los niftos viéndolos. Y siuna sabe moverse, aquihay gente con dinero
que paga bien por los productos, aunque no todos. Pero cuando
regresamos, a la gente de alld le gusta inventar que si nos vamos,
que si no, por eso también hay que cuidarse aunque ellos no sepan
(los del pueblo), hay que hacer todo como dice el dicho: no hagas

cosas buenas que parezcan malas.

Tanto experiencia corporal como emocional comparten
ese caracter relacional, ya que siempre responden a estimulos
exteriores, como es la normativa vigente en el territorio de
destino migratorio que habitan los cuerpos humanos tanto
como la normativa del territorio de origen. La distancia
geografica que aleja fisicamente a los habitantes del pueblo
de los migrantes chiconamelenses en el AMM, no significa
que los aleje en términos sociales, pues las reglas y sanciones
siguen siendo elementos fundamentales de relacion social.

117



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

El asunto es que el tipo de relaciones se reconfiguran
en el AMM, donde se combinan las reglas de ambos territorios
que pretenden conciliarse: por un lado, la impronta economica
que se superpone a la normativa social llevando los cuerpos
femeninos fuera del hogar, funciona también como una
justificacion irrebatible para que las mujeres se desplacen
solas en la ciudad. El miedo que provoca la multitud de
extranos en la ciudad, es también una condicion favorable
para el anonimato; por otro, la normativa social accionada
a distancia que urge a las mujeres puertas adentro
del espacio doméstico, representa uno de los vinculos que
unen a chiconamelenses migrantes y no migrantes en el
mantenimiento de sus costumbres y reglas, y que se manifiesta
en el temor experimentado por las mujeres a la posible sancion
social. Los hombres, por su parte, hablan del temor a no lograr
los objetivos laborales y economicos buscados, lo cual también
repercutiria en una sancion social por parte de los habitantes
del pueblo.

Finalmente, se debe destacar la diferencia entre las
emociones “miedo”y “temor”, paralo cual empleo laexplicacion
de Mariana Portal (2004), donde el miedo es un sentimiento
que no tiene objeto definido, mientras que el temor si lo tiene.
Desde su perspectiva, el proceso de adjudicar al miedo un
referente:

que permita nombrarlo, significarlo, prevenirlo y

controlarlo, implica la ejecucion de tres mecanismos

esenciales: un mecanismo de sobrevivencia que protege a

los sujetos, un mecanismo de desarrollo que los impulsa

118



Marissa Rodriguez Sanchez

a actuar y un mecanismo de conciencia identitaria que
requiere del marcaje de las fronteras entre el yoy los otros,

para ejecutar la accion” (2).

Lo relevante para el analisis antropologico, es la
significacion que los sujetos le dan a la emocion, pues para
que se logre la inteleccion social del miedo una vez expresado
por un individuo e identificado su objeto para nombrarlo
como temor, las propiedades que denota deben pertenecer al
repertorio emocional comun del grupo social.

Loselementosy valores que delinean laauto adscripcion
de los chiconamelenses, incita el resguardo de esos elementos
con el fin de asegurar la permanencia del ser chiconamelenses
y la cohesion grupal, lo que permite que estén plenamente
ubicados en una posicion social en el mundo. Una vez que
los migrantes se instalan en el AMM vy a través de habitos y
del reconocimiento espacial, el miedo general al territorio va
disminuyendo, se constituye entonces en temor a la pérdida
delosvaloresy tradiciones que les otorgan identidad. Hombres
y mujeres chiconamelenses hablan, literalmente, del “temor
a la contaminacion ideologica y cultural”. Los elementos
vinculados a la “contaminacion ideologica y cultural” tal como
fueron referidos por once informantes (siete mujeres y cuatro

hombres), son los siguientes:

119



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

De los valores:

Justificacion

™M,

Diversidad religiosa y ateismo

No compartir las mismas creencias
religiosas imposibilita las relaciones
sociales por el riesgo a confundir
espiritualmente a chiconamelenses
vulnerables.

Disminuir relaciones sociales con
regiomontanos preferentemente
solo en los grupos catdlicos.

Inicio de la vida sexual antes del
matrimonio

Poco respeto al cuerpo propio que
pertenece a dios y luego a los
conyuges. Alto porcentaje de
embarazo adolescente.

Los adolescentes y jovenes son
estrictamente vigilados e instruidos
en el respeto al cuerpo.

Miisica con alto contenido sexual

Las referencias al sexo deben
limitarse a la instruccion de padres a
hijos y entre conyuges.

La musica “mestiza” escuchada en
el hogar debe pasar por los filtros
paternos.

Maisica en inglés

No es la lengua propia. Los padres no
comprenden las letras y podrian ser
impropias o llegar a confundir a los
hijos por su inexperiencia.

En el hogar no se escucha musica
en inglés.

La “cultura del dinero”

Los regiomontanos aman el dinero
por sobre el amor a dios. Todas sus
actividades y anhelos van
encaminadas a buscar el dinero.

Se enseiia que el dinero es un mal
necesario para la supervivencia;
solo un medio para obtener
beneficios basicos. Los nifios y
jovenes deben ganar su dinero para
que lo valoren.

Desperdicio de bienes y recursos

Los hijos no valoran el trabajo de los
padres. La sociedad no tiene
consciencia ecologica. Despilfarro
para ganar prestigio.

Se practica e inculca el habito del
ahorro. Los hijos deben ganar sus
bienes mediante méritos. No
compran articulos desechables. No
desperdician recursos: recoleccion
de objetos y viveres para llevar al
pueblo.

Falta de solidaridad entre los
habitantes (sobre todo entre
vecinos)

Debido a la gran cantidad de gente:
anonimato, individualismo, desinterés
por el bienestar del projimo.

Mantienen comunicacion con los
chiconamelenses (aunque vivan
muy lejos entre si). Solidarios con
los regiomontanos a través de la
ensefianza de la religion catélica.

Del entorno social:
Discriminacion émica:

Porque “parecen” indigenas

Porque “no parecen” indigenas

Los regiomontanos no pueden valorar
la cultura indigena porque carecen de
ella.

Los regiomontanos se burlan de la
ropay la lengua indigenas. Sélo los
extranjeros en el AMM y gente “de
dinero” aprecian la cultura indigena
porque compran artesanias.

Los regiomontanos buscan confirmar
el estereotipo del indigena: moreno,
de ropas tradicionales, no habla
espaifiol, ignorante y pobre.

Limitar las relaciones sociales con
regiomontanos a las estrictamente
necesarias. Omitir su origen.

No usan ropas tradicionales.
Procuran hablar espaiiol “sin
acento”. Acttian con confianza.
Aprenden sus derechos.

Durante las exposiciones
comerciales: usan ropas
tradicionales, no se maquillan, las
rubias se tifien de negro. Aprenden
y ensefian nahuatl. Los hijos hacen
estudios superiores. Los padres se
instruyen mediante la religion y los
derechos politicos.

El temor a la contaminacion ideologica y cultural,
se experimenta con mayor fuerza por los nifios y jovenes,
mas vulnerables a confundir los valores “reales” que deben

120



Marissa Rodriguez Sanchez

observar en su vida, aunque los adultos también corren el
riesgo de contaminacion, pues tal como asegur6 Octavio,
migrante chiconamelense de 43 anos y con 10 de radicar en el
AMM “el diablo y las malas ideas siempre andan sueltas”, por
eso el temor a la contaminacion es permanente. En las mujeres
recae la responsabilidad de dirigir y reafirmar los mecanismos
que contrarresten el riesgo potencial de que se “eche abajo
en un segundo lo que tantos anos ha costado construir. Por
eso siempre tenemos (las madres) que andar con las antenas
paradas” (Azucena).

Al ser ellas quienes pasan mas tiempo con los hijos y
quienes administran los recursos que aportan los maridos,
ellas dirigen el devenir moral de sus familias. Es mediante la
religion que se reafirman la autoadscripcion, por lo tanto, es
comprensible que las mujeres detenten un poder y estatus
mucho mayor que los hombres en los grupos religiosos.
Mientras que estos ejercen principalmente su poder a través
de los ambitos politicos y laborales, las mujeres ganan el poder
y prestigio en el ambito religioso y doméstico.

Por los motivos mencionados, se experimenta el temor
a la ciudad de Monterrey en tanto territorio potencialmente
contaminante, y es aqui que se ancla el anhelo permanente
de retorno al pueblo, para alejarse del riesgo. El objetivo de
todas las familias entrevistadas es que en cuanto se logren las
expectativas economicas y educativas que se han impuesto,
regresaran a aplicar los conocimientos y recursos adquiridos
en beneficios de pueblo.

121



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Sin embargo, atn no se ha concretado el ciclo de los
migrantes de primera generacion, pues a 22 afos de que
Humberto y Elia, los chiconamelenses con mayor tiempo
de radicar en el AMM comenzaron el trayecto migratorio,
consideran que atn les falta al menos 5 afos para terminar de
construir su casa en Chiconamel y retornar definitivamente.
Con una hija, Cinthia, titulada como maestra normalista, el
segundo hijo, Jair, que esta en espera de obtener el mismo
titulo como normalista y el menor, Eugenio, que estudia el
altimo semestre de la preparatoria, las responsabilidades
economicas para los padres han disminuido, no asi las morales
de observacion y vigilancia de todos los hijos.

El orgullo de ser chiconamelense

Identificarse como parte de un grupo es al mismo tiempo
distanciarse de otros y otorgarle un valor diferencial al
grupo de adscripcion. Esta autoadscripcion consciente como
chiconamelenses es expresada en términos afectivos a través de
narrativas individuales y colectivas que manifiestan el “orgullo
de ser chiconamelense”. Como se detallo antes, el orgullo
consciente por el origen se basa en: 1) el entorno ecologico
y social, y los beneficios que de estos se desprenden, y 2) la
posesion de conocimientos ancestrales acerca del origen del
pueblo, manifestada en practicas rituales originales.

A estas expresiones conscientes del orgullo, se le
suman otras practicas que contribuyen a aumentar el orgullo
por el origen, ya que coadyuvan adelinear la autoadscripcion
chiconamelense: la lengua hablada y el movimiento constante
que caracteriza a los originarios de Chiconamel.

122



Marissa Rodriguez Sanchez

El orgullo forma parte de las llamadas “emociones
sociales” (Kemper, 1979; Elster, 1999; Damasio, 2002) o
también llamadas “emociones morales” (Turner y Stets, 2006;
Mercadillo, 2007). Este tipo de emociones son descritas de la
siguiente manera por Mercadillo:

[..] aunque parecen existir emociones basicas y

generales para la especie humana que surgen ante los

mismos estimulos y cursan con expresiones o gestos
similares, también se ha probado que existen otras
emociones dependientes en mayor medida de la cultura,

de una determinada dinamica social y de una evaluacion

previa a su manifestacion. Este es, en especial, el caso

de las llamadas emociones morales, cuya experiencia
subjetiva y expresion motora se originan en funcion
de los intereses o del bienestar, ya sea de la sociedad
en su conjunto o bien de personas distintas de quien
experimenta la emocion. Estas emociones complejas
surgen por la percepcion del quebrantamiento de normas
morales o por un comportamiento moralmente motivado

y por lo tanto ocurren ante factores culturales y sociales

que participan en su manifestacion como puede ser la

aparicion de un publico o la referencia a un valor. [De
entre las emociones morales podemos identificar...]
las emociones de autoconciencia que incluyen la culpa,

la vergtienza, el pudor y el orgullo, cabe senalar que la

vergiienza y el orgullo son emociones relacionadas a la

dominancia social (Mercadillo, 2007: 2-3).

123



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

El orgullo se ha asociado coloquialmente a conductas
de excesiva autocomplacencia, sin embargo, no se debe perder
de vista que, desde un analisis antropologico, con énfasis en
la perspectiva socioestructural de las emociones, éstas ofrecen
informacion acerca de como es que los sujetos significan sus
realidades en tanto sujetos de poder y de estatus inmersos
en una estructura social. Es decir, no se trata de indagar en
cuan objetivo es el orgullo expresado por los sujetos o cuan
fundamentando sea ese orgullo, puesto que los tinicos valores
utiles para comprender la eficacia significativa de la emocion,
son los valores de quienes reconocen el poder y el estatus que
otorga el orgullo. Si, por el contrario, el orgullo expresado
por un sujeto no halla reconocimiento en el interlocutor o
interlocutores, el sujeto o el grupo experimenta la minusvalia
de poder y estatus en el encuentro relacional, que podria
derivar en emociones de frustracion o vergiienza.

Siguiendo a Mercadillo, al ser una emocion moral
de autoconsciencia, el orgullo procede de una reflexion
donde el sujeto se confronta a si mismo en relacion con los
otros a través de la evaluacion de los valores morales y de las
relaciones de poder y de prestigio. El punto de vista de los
otros es importante para la evaluacion de si mismo y para
lograr la constitucion de la emocion moral del orgullo, pues
desde una perspectiva socioestructural, son los otros quienes
lo reconocen o lo desacreditan. El resultado de esta evaluacion
es un indicador significativo de cuales son las cosas de mayor
relevancia para los individuos y los grupos culturales, ya que
el no-reconocimiento de algin asunto que no pertenezca al

124



Marissa Rodriguez Sanchez

camulo de valores significativos en la jerarquia de los valores
culturales, no devendra en un sentimiento de animadversion
o de insuficiencia de poder o de estatus, y podra ser incluso
inadvertido o inocuo en tanto no representa una sancion social.

Asi, el contacto relacional con los otros que no
comparten el origen chiconamelense, son un agente necesario
para legitimar o sancionar el orgullo por el origen en tanto
atribucion propia. Ariza afirma que el orgullo es una de las
emociones sociales (o morales) basicas porque informa
“acerca del estado del vinculo social entre dos individuos (o
grupos): [...| el orgullo expresa un nivel adecuado de deferencia,
seguridad y distancia entre dos sujetos” (2017: 74).

Esta pertinente afirmacion cobra realidad en la
experiencia en campo, donde yo misma, como “otra”
evidentemente distinta de los originarios chiconamelenses,
fungi como agente que potenci6 las expresiones del orgullo
mediante narrativas acordes al punto de vista de quienes las
expresaron, seglin las caracteristicas interseccionales de edad
y género de los informantes. Por ejemplo, el 3 de noviembre
de 2015, un grupo de tres nifos de 10, 12 y 13 afos me guiod
en un recorrido por la sierra. Ante mi evidente falta de pericia
para transitar esos parajes y ante mi ignorancia de la flora y
fauna que ibamos viendo en el recorrido, los niflos expresaron
abiertamente sus habilidades como excursionistas y sus
conocimientos de los animales y plantas gracias a su origen.
La comparacion entre ellos y yo, “mas grande y parece mas
fuerte” (Eugenio, 12 afos), detono la reflexion sobre su propia
posicion de poder en la relacion social que se llevaba a cabo.

125



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

En Chiconamel, aseguraron, todos poseen los
conocimientos necesarios sobre la naturaleza puesto que
“desde chiquitos andamos en el monte; aqui venimos a jugar, a
cortar hierbas... Yo si sé cuales animales pican y los que nomas
te pican, pero no tienen veneno. Hay unas plantas también que
raspan muchoy por otro lado que luego la llevamos, no se puede
pasar porque estan los animales grandes, como el “chillol” que
comegente. Pero ése salenomasenlanoche. Yase comioavarios
ninos de aqui” (Juan, 12 afios). Al dia siguiente, Santiago de 13
anos, me busco €l solo para contarme que el chillol no existe
ni “hay animales que comen nifios”. Me dijo que habia sido un
invento aprovechando la situacién y mi desconocimiento del
entorno, y confeso que planeaban la broma de invitarme a una
excursion nocturna por el monte y, en el momento indicado,
soltarian un chivo o una gallina (segin el animal que pudieran
obtener) para que yo me asustara pensando que era el chillol.

Otro caso ocurrido en el mismo afio 2015, cuando me
permitieron asistir a la preparacion de la cena de los “coles”
(danzantes del mijkailjuitl) en la casa de Crispina, esposa
del coordinador de la cuadrilla de danzantes. Esa noche
asistieron cinco mujeres originarias de Chiconamel: tres
radicadas en el pueblo y dos en Monterrey que por esos dias
estaban de visita en el pueblo para las fiestas de muertos. Mis
cuestionamientos giraban en torno al espacio ahi generado
como uno eminentemente femenino y a tratar de conocer sus
impresiones acerca de las atribuciones que les correspondian
en el ritual de mijkailjuit].

126



Marissa Rodriguez Sanchez

Las mujeres mostraron mucho interés en hablar de sus
destrezas en la preparacion de los alimentos tipicos: adobo
de puerco, enchiladas huastecas, bocoles, zacahuil y tortillas
de maiz criollo hechas a mano. En un punto del encuentro, la
dinamica se invirtio y mis conocimientos y habilidades sobre
el tema culinario fueron cuestionados. Mi desconocimiento
de los ingredientes y de la preparacion de esos platillos tipicos,
sirvio para marcar la distancia entre ellas y yo; ademas, las dos
mujeresqueradicanregularmenteen Monterrey,contribuyeron
areafirmar la diferencia a través de su experiencia en el destino
migratorio: “alla no cocinan, porque por eso tienen ‘muchacha’
que sabe hacerles las cosas a la familia. Si las “xinolas” cocinan,
todo viene en latas. La comida se la consiguen preparada”
(Angela).

“Xinola” es una deformacion en nahuatl de la palabra
“sefiora”. Se usa para referirse a las mujeres de la ciudad cuya
actitud es arrogante o despreciativa de los indigenas. También
seempleaen tono despectivo parareferirse alas mujeres nahuas
migrantes que regresan al pueblo con aires de grandeza “se cree
una xinola” o a manera de burla amistosa cuando una mujer
se viste de manera aderezada “parece una xinola”. Asimismo
existe la palabra en masculino “xinol”, “xinoles”, con el mismo
uso que el femenino.

El orgullo que procede de los saberes, es ratificado a
partir de la experiencia relacional, pero ademas, el contexto
donde la interrelacion se lleve a cabo incide en el grado mas o
menos abierto de la expresion del orgullo. Los valores, reglas,
codigos y sanciones sociales que tienen vigencia en el pueblo,

127



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

pueden no ser los mismos que en Monterrey, pero mientras
las narrativas son esgrimidas en el pueblo, se juega con las
reglas del pueblo. Por eso, las mujeres que estaban de visita
en Chiconamel y que fueron empleadas domésticas en la
primera etapa de su trayecto migratorio, dignificaron esa labor
al manifestar sus conocimientos, en contraparte a la poca
habilidad de sus empleadoras (que representan, a sus 0jos,
la totalidad de las mujeres en el AMM). “Las otras mujeres”
-incluyéndome a mi misma en ese momento-, entonces,
fungimos como el agente externo que permite revelar la
diferencia y exaltar el orgullo.

Los dos casos mencionados son muestra de que las
emociones, en este caso, el orgullo, son herramientas utiles
para significar las interrelaciones. A partir de la evaluacion del
poder que cadaindividuo detenta en el marco socioestructural,
de los conocimientos requeridos para la plena socializacion
en el pueblo, los chiconamelenses se posicionan en un lugar
de mayor valia sobre aquéllos que desconocen las practicas
mensuradas en mayor estima en el territorio de origen. La
evaluacion consciente deriva en el orgullo. Esta emocion, en
tanto herramienta de interrelacion, permite construir lo que
para ellos significa lo que es “ser chiconamelense”, algo que,
por definicion, no es el otro.

Las manifestaciones del orgullo pueden advertirse
por dos vias: por las narrativas orales y por los discursos
corporales. En el primer caso son mas evidentes las expresiones
que exteriorizan el orgullo por el origen con base en un
conocimiento adquirido (nosotros si sabemos, aprendemos

128



Marissa Rodriguez Sanchez

desde ninos, aqui conocemos, todas entendemos, etc.) y la
pertenencia natural a un territorio del que emana el poder, asi
como en expresiones literales del tipo “me da mucho orgullo
ser chiconamelense”. Pero también en practicar bromas cuya
finalidad es realzar la posicion de uno sobre otro; son bromas
que no tienen la intencion de herir u ofender al otro, sino
que se presentan como un canal por donde se reafirman las
posiciones de autoridad y de subalternidad moral.

Algunos autores como Damasio (2003), identifican
una serie de actitudes y posturas corporales que manifiestan
el orgullo, como apertura grande de los ojos, una mirada recta
y hacia delante, cuello y torso verticales, etc. Las narrativas
orales se acompanan de discursos corporales que atafien al
orgullo, tales que espalda erguida, rostro en alto y mirada de
frente, manos en la cintura. En el caso relatado, las mujeres
hacian gala de su destreza en el uso de utensilios de cocina,
cargando pesadas ollas de barro, tomando objetos y alimentos
extremadamente calientes, asegurando que “esto no es nada, se
siente el calorcito, pero no nos quemamos” (Concepcion).

En el caso de los nifios, estos evidentemente de menor
estatura y corpulencia que yo, me ayudaban al subir y bajar
el terreno dificil, dandome la mano, abriéndome paso entre el
follaje y esperando de pie en el camino cuando yo me atrasaba
(o cuando ellos se adelantaban para mostrar su habilidad).
Esto sucede asi ya que el cuerpo es el sitio donde se percibe
la experiencia emocional como una realidad individual,
empero se comprenden como colectivas e indisociables del
entorno cultural que las motivan. Como afirma Denzin (1985):

129



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

“en estricto sentido, la emocion y la emocionalidad no se
encuentran ubicadas en el sujeto o en su cuerpo, sino en la
relacion del sujeto con su cuerpo vivido en un contexto social
dado™.

A partir de la naturaleza relacional de las emociones
se exacerban los discursos orales y corporales expresivos del
orgullo, puesto que los codigos y valores morales que priman
son los vigentes en el contexto socioestructural donde se
llevan a cabo los encuentros interrelacionales. Esto argumenta
en favor de lo que se ha propuesto: de considerar que el orgullo
es una herramienta significativa de interrelacion cultural, ya
que se significan una serie de valores, actitudes y condiciones
que son evaluadas en una estimacion mayor que otras y dado
tal valor, representan elementos que deben ser resguardados.

130



Marissa Rodriguez Sanchez

Mujeres chiconamelenses. Chiconamel, Veracruz.

131






Marissa Rodriguez Sanchez

EL RITUAL DE MIJKAILJUITL: LA ALEGRIA Y LA
EXCLUSION

Transformacion del calendario ritual-emocional
TRADICIONALMENTE, EN CHICONAMEL SE CELEBRABAN, ademas
de mijkailjuitl, otros dos eventos rituales littrgicos de gran
relevancia a lo largo del ano: entre los meses de febrero y
marzo, el Carnaval y, en agosto, las fiestas de la Santa Patrona
del pueblo, Nuestra Sefnora de la Asuncion. Ambos constituian
momentos de suspension de la vida cotidiana y de expresion
comunitaria, donde el espacio puablico se transformaba en
escenario de juego, ritualidad y cohesion social. Durante
octubre y noviembre de 2015, los habitantes de Chiconamel,
en especial hombres y mujeres de la tercera edad, recordaban
con nostalgia las actividades propias de cada festejo religioso,
practicas que con el tiempo habian dejado de realizarse.
Evocaban, por ejemplo, las carreras de caballos y de burros,
el juego de quebrar huevos rellenos de harina en la cabeza
de los amigos, o la “carcel del carnaval”, donde los hombres
eran llevados como parte de la diversion, asi como el llamado
“registro civil de carnaval” donde las perosnas de casaban
simbolicamente.

En el caso de las fiestas de la Santa Patrona, los
recuerdos giraban en torno a la peregrinacion por las calles
de Chiconamel y de las comunidades circundantes, llevando
en andas la imagen de la Virgen. Durante el trayecto se
recolectabanaportacionesdeloshabitantes, yafueraenefectivo
o en especie, destinadas al beneficio de los chiconamelenses

133



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

mas necesitados. La memoria colectiva también remarcaba
la participacion en los rezos del rosario, que concluian con
la reunion comunitaria alrededor de la “comida de fiesta”,
compartida con familiares y amigos. Estas festividades, mas
alla de su dimension religiosa, funcionaban como tiempos
privilegiados para reforzar la reciprocidad, renovar vinculos
y reafirmar la pertenencia comunal. En ambas celebraciones,
las actividades cotidianas de trabajo y estudio se interrumpian
oficialmente para dar paso a la convivencia, dejando claro
que la vida comunitaria encontraba en el ritual una de sus
expresiones mas plenas.

El carnaval y la fiesta de Nuestra Senora de la
Asuncion eran organizadas de manera conjunta por el
Comité de Asuntos Vecinales y por el sacerdote del pueblo,
quien presidia el Comité Catolico. Sin embargo, ninguna de
estas instancias de coordinacion comunitaria, existe en la
actualidad. El ultimo sacerdote que ejercio funciones en el
pueblo se marcho inesperadamente hace 16 anos, sin previo
aviso. Las razones de su intempestiva salida se recuerdan de
forma vaga y contradictoria. Segtin los testimonios recogidos
tanto en Chiconamel como en el Area Metropolitana de
Monterrey, su partida se debio, o bien a malos manejos
en la administracion de los recursos de la iglesia, o bien a
relaciones turbias establecidas con particulares de moral
cuestionable que ejercian un fuerte poder politico en la region.
Los chiconamelenses recuerdan ademas que dicho parroco se
quejaba constantemente de la carencia de recursos basicos
para oficiar y, sobre todo, de la ausencia de feligreses, ya que la
mayoria de los adultos del pueblo habia migrado.

134



Marissa Rodriguez Sanchez

Tras la repentina partida del sacerdote, el Comité
Catolico trat6 de sostener las funciones religiosas con
grandes esfuerzos y no pocos conflictos internos. Sus
miembros organizaron durante un tiempo bautizos,
primeras comuniones, bodas religiosas, obras de caridad vy,
por supuesto, la fiesta patronal y el carnaval, auxiliados de
manera esporadica por sacerdotes de municipios cercanos.
Finalmente, las tensiones internas llevaron a su desintegracion
y los requerimientos religiosos comenzaron a ser atendidos
de manera individual por cada familia. Estas eventualidades,
sin embargo, no afectaron la celebracion de mijkailjuitl, puesto
que este ritual nunca ha estado bajo la direccion de ninguna
instancia religiosa o social formal. Como afirma don Anastasio,
habitante de Chiconamel: “Desde los abuelos, no se necesita
que nadie lo organice, mijkailjuitl se hace en las casas y en todo
el pueblo junto”. De este modo, la practica del mijkailjuitl se
sostiene como una celebracion arraigada en la vida cotidiana
y comunitaria, ajena a la dependencia institucional que
caracterizaba a las otras festividades.

Por otro lado, como ya se ha senalado en capitulos
anteriores, la llegada de misioneros pentecostales procedentes
de los Estados Unidos hace 14 afios transform6 de manera
significativa el panorama religioso del pueblo. La presencia
de estos grupos derivo, por una parte, en que los conversos
protestantes dejaran de participar en los eventos litargicos
catolicos y, por otra, en su exclusion de la vida politica y
economica por parte de la mayoria catolica, que mantiene el
control del poder local. Estos fenomenos historicos —a los

135



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

que se suma la migracion masiva de chiconamelenses hacia
la ciudad de Monterrey, iniciada hace poco mas de 20 afios—
han incidido directamente en la transformacion del calendario
ritual de la comunidad, modificando tanto la organizacion de
las festividades como las formas de pertenencia y participacion
en la vida colectiva.

Se parte entonces del hecho de que la migracion masiva
menguo la cantidad de habitantes en el pueblo y las personas
son el elemento indispensable para realizar los rituales. ¢(Por
qué mijkailjuitl se mantuvo y aun se reafirmo con mayor fuerza a
partir de lamigracion y las otras dos fiestas ya no se celebraron,
si las tres celebraciones comparten la caracteristica de dar
cohesion al grupo? La permanencia de mijkailjuitl, a diferencia
del carnaval y de la fiesta patronal, puede explicarse a través
de las ideas da Matta (2006) acerca de la clasificacion de los
eventos sociales segtin su ocurrencia en el ciclo anual.

Da Matta distingue los acontecimientos “cotidianos”
que transcurren rutinariamente en el dia a dia, de los
“extraordinarios”, que escapan a la rutina diaria y revelan una
naturaleza aglutinante de personas, grupos y clases sociales.
De estos ultimos, se diferencian los eventos “extraordinarios
no previstos” por las normas y reglas sociales, como accidentes
y catastrofes, de los “extraordinarios construidos por y para la
sociedad”, como son los rituales, en cuya expresion se advierte
lanormativa social para un comportamiento especifico en cada
momento del ritual y se caracteriza por el control explicito de
la palabra, los gestos y las vestimentas (57).

136



Marissa Rodriguez Sanchez

Los eventos extraordinarios, a su vez, los divide en
“formales” e “informales”, que representan polos clasificatorios
opuestos. Los describe de la siguiente manera:

En el polo informal estarian situaciones como las

“fiestas” y en el polo de la formalidad las situaciones

sefialadas como “solemnidades”, término mas adecuado,

tal vez, para designar las reuniones en las que se exige
un minimo de division interna y donde la estructura
jerarquizante aparece de modo manifiesto. De esta forma,
mientras los acontecimientos informales se basan en

la idea de la espontaneidad, en la despersonalizacion o

en la descentralizacion y en el bloqueo de la jerarquia,

los formales se centralizan fuertemente y se basan en
momentos bien demarcados. [...] En otros términos, los
acontecimientos formales tienen un sujeto o un centro

(el que es motivo de la fiesta) y una asistencia (58).

Siguiendo esta clasificacion, las tres celebraciones
tradicionales de Chiconamel pueden entenderse como
eventos extraordinarios: el carnaval se ubicaria en el polo de
lo informal, mientras que la fiesta patronal se inscribiria en el
polo de lo formal. Lo que resulta particularmente significativo
es que la fiesta de mijkailjuitl no se ajusta de manera estricta
a ninguno de estos polos, sino que se sitta en un terreno
intermedio, combinando en sus practicas rituales elementos
propios de ambas categorias. Se trata de un acontecimiento
que, por un lado, integra aspectos formales como la centralidad
de los altares familiares, la marcacion temporal precisa y

137



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

la solemnidad del recuerdo de los difuntos; pero que, al
mismo tiempo, conserva rasgos informales vinculados con la
espontaneidad comunitaria, la flexibilidad en la participacion
y ladescentralizacion de las actividades. Es justamente en este
transito entre lo formal y lo informal donde radica la fuerza
del mijkailjuitl, pues le permite renovarse continuamente y
sostener una vigencia que ha superado a los otros dos festejos
tradicionales, consolidandose como la celebracion ritual mas
significativa del pueblo.

Primero, el carnaval, es al mismo tiempo menos
centralizado, mas espontaneo y despersonalizado; o sea,
la asistencia de la que habla da Matta seria, en este caso,
cualquiera sujeto, que es sinonimo de no tener una asistencia
definida; de manera analoga, sucede para las formas y practicas
rituales que no estan explicitadas, por lo tanto, refleja una
minima estructura. Este seria, en realidad, el objetivo (mas
no el objeto) del carnaval: la desestabilizacion momentanea
de las estructuras jerarquizantes que imperan en el contexto
territorial o, podemos decir, que el objetivo es quebrantar,
bajo la permision del tiempo del carnaval, los roles de poder
y estatus que priman en la socioestructura chiconamelense.
El polo opuesto esta representado por la fiesta patronal, cuya
centralizacion elevada esta definida por el objeto del ritual: la
Virgen de la Asuncion y, su asistencia, los devotos de ésta.

Asimismo,laorganizaciondelritual,lasactividadesylas
funciones especificas de los sujetos implicados, son altamente
estructuradas, asi como el comportamiento y la expresion de
las emociones, dejando poco o nulo lugar a la transformacion y

138



Marissa Rodriguez Sanchez

creatividad en un contexto donde se carece de los sujetos que
reafirmen las estructuras normativas a través de las relaciones
de poder que otorgan sentido al ritual. Ahora bien, estos dos
eventos extraordinarios requerian, para su organizacion y
permanencia, un grupo de sujetos que asumiera su direccion,
pero esto fue imposible por las razones ya mencionadas. Al
ser rituales constitutivos de la comunidad, no se perdieron
facilmente, sino que se aprovecho ese hueco y en el ano 2016
se llevaron a cabo de nuevo ambas celebraciones, pero ahora
organizadas por la Presidencia Municipal. Sin embargo, a
decir de los habitantes del municipio, de ambos eventos, solo se
retomo el nombre, pues el gobierno municipal vendi6 espacios
a particulares para comercios y espectaculos que fueron las
actividades que enmarcaron el carnaval y la fiesta patronal.
En el ritual de mijkailjuitl, el objeto definido que le otorga
sentido son las animas de los difuntos, es decir, la muerte.
Este hecho concierne a toda la comunidad viva, puesto que
no se limita tnicamente a los familiares fallecidos, sino que
se extiende a los antepasados colectivos y, al mismo tiempo,
coloca frente a cada persona la certeza de la propia muerte.
Asi, todos habran de incorporarse, llegado el momento, al
ambito de los difuntos para convertirse en parte del ritual
desde la otra orilla. La amplitud de la asistencia congrega de
manera particular a la comunidad en su conjunto, a la cual le
corresponden atribuciones y responsabilidades especificas
durante toda la celebracion. Sin embargo, la estructura de
mijkailjuitl no es uniforme, sino que varia en intensidad segan

los momentos clave: el rezo, el levantamiento de la ofrenda,

139



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

la construccion de los arcos, la visita al panteon, entre otros.
Estos son espacios que exigen una expresion corporal y
emocional solemne, pero que, al mismo tiempo, se realizan de
acuerdo con los ritmos de cada individuo o de cada familia, lo
que permite un margen de libertad de accion sin quebrantar
las normas generales del ritual.

En términos estrictos, mijkailjuitl comienza el 26 de julio,
conlasiembradelas primeras semillas de la flor de cempastchil
que habra de cosecharse a finales de octubre, y concluye el
30 de diciembre con el “destape de los coles”. Este altimo
acto marca el momento en que los danzantes —quienes han
encarnado a los antepasados mediante el uso de mascaras—
son despojados de ellas y las animas regresan simbolicamente
al mundo de los difuntos. No obstante, las practicas rituales
mas reconocidas como ntcleo de la celebracion se concentran
entre el 28 de octubre y el 4 de noviembre, cuando se realizan
las ofrendas en las casas y la tltima visita al panteon. Durante
este lapso, los chiconamelenses transitan entre momentos de
solemnidad, regidos por normas y jerarquias, con espacios
de relajacion de esas reglas, donde la expresion corporal y
emocional se manifiesta con espontaneidad y libertad, todo
ello dentro de una temporalidad sacra.

El paso del ambito cotidiano al extraordinario,
instaurado en la temporalidad ritual, se expresa mediante
alteraciones del comportamiento diario, las cuales se ordenan
y normativizan rigurosamente en funcion de las caracteristicas
interseccionales de los participantes. Esta normativa
reproduce las estructuras sociales de poder y estatus que rigen

140



Marissa Rodriguez Sanchez

en el pueblo, asignando funciones y atribuciones diferenciadas
a hombres, mujeres, ancianos y ninos, de manera que el ritual
se convierte también en un espacio de reafirmacion de los
valores que dan cohesion identitaria y orden social. En este
contexto, los migrantes que regresan durante las fechas
rituales encuentran un espacio privilegiado para reintegrarse,
ya sea participando en los momentos extraordinarios mas
segmentados —que lacomunidad ha delineado con claridad—,
o sumandose a los sucesos donde predominan la libertad, la
creatividad y la espontaneidad. De esta manera, mijkailjuitl no
solo articula el vinculo entre vivos y muertos, sino también
entre quienes permanecen y quienes migran, consolidando
un entramado ritual que integra a toda la comunidad en sus
multiples dimensiones.

La participacion en los dos ambitos —cotidiano y
extraordinario—quesearticulanduranteelmijkailjuitlposibilita
la reinsercion temporal de los migrantes en la comunidad. No
obstante, este retorno ritual también puede suscitar tensiones
emocionales y sociales, pues el distanciamiento espacial de
quienes residen en el Area Metropolitana de Monterrey implica
variaciones en el grado de poder y estatus que se les reconoce
frente a los chiconamelenses que permanecen en el pueblo.
Dicho de otro modo, los migrantes que regresan se enfrentan
al riesgo de ver disminuida su posicion dentro de las jerarquias
locales, aun cuando hayan alcanzado logros significativos en
la ciudad. Los atributos adquiridos en Monterrey —ya sean
economicos, profesionales o de prestigio social— adquieren
relevancia en Chiconamel solo si sonlegitimados porlos demas,

141



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

ya que el poder y el estatus no se transfieren automaticamente
de un contexto sociocultural a otro, sino que requieren del
reconocimiento colectivo para tener efecto.

Los conflictos potenciales que emergen de esta
relacion entre migrantes y locales, obligan a los primeros
a actuar de manera estratégica frente a la realidad que
encuentran a su regreso, ¢ incluso a anticiparse a posibles
escenarios de confrontacion o desajuste. Desde una
perspectiva socioestructural de las emociones, estas formas
de comportamiento constituyen respuestas situacionales
en las que los sentimientos funcionan como marcos de
evaluacion y de accion. De este modo, las emociones no son
meras reacciones individuales, sino mecanismos a través de
los cuales se manifiesta la pertenencia a un contexto cultural
determinado. En este proceso, participar activamente en
mijkailjuitl se convierte en un medio legitimo para ocupar un
lugar estructural relevante dentro de la comunidad, pues
implica reconocer y reproducir sus mecanismos de poder y
prestigio. Este principio no ataie tnicamente a los migrantes,
sino que también alcanza a los habitantes locales, quienes, al
igual que los ausentes retornados, se ven interpelados por la
necesidad de afirmar su posicion en la trama social a través de
la practica ritual.

Un ejemplo de lo anterior es que el gobierno municipal
de Chiconamel se dio a la tarea de fomentar mijkailjuitl,
apoyando economicamente a las cuadrillas de coles, los
danzantes caracteristicos del ritual, y a las bandas de viento

que los acompanan en sus bailes, afirmando en eventos

142



Marissa Rodriguez Sanchez

publicos la importancia del ritual para el municipio en
términosidentitarios y politicos. El vinculo establecido entre el
gobierno municipal y los habitantes a través del ritual religioso
comenzado a inicios del presente siglo, ha derivado en 2017,
en la institucionalizacion del ritual a través de concursos de
arcos, de redaccion de calaveritas de muertos (la cual no es
una practica comun en Chiconamel como en otros lugares
del pais) y de danzas de cuadrillas de coles premiados en
efectivo, asi como llevar a cabo solemnes actos publicos donde
se exhibe las producciones locales. La justificacion para estas
actividades tiene base en el discurso de “poner a Chiconamel
en el mapa”. Uno de los mecanismos para elevar la importancia
de Chiconamel como parte de la Huasteca, ha sido llamar a las
fiestas de muertos en el pueblo como en el resto de la region:
“Xantolo”, lo que contrasta con los discursos de locales y
migrantes, quienes encuentran en “mijkailjuitl”, un pilar de su
propia identidad.

Dado que en el ritual de mijkailjuitl se ven condensadas
las socioestructuras que priman en Chiconamel aun en
momentos seculares, es decir, que es un espacio de produccion
cultural que tiene su asiento en una manifestacion religiosa,
el intento de absorber mijkailjuitl por parte del gobierno
municipal, le permitiria una mayor incidencia en la vida
publica y privada del pueblo y, en sentido inverso, ciertos
sujetos tanto migrantes como locales, ven en esta union
politica- religiosa, una oportunidad de ganar poder y estatus
en las estructuras jerarquizantes de la sociedad. Por estas
razones tan significativas de los ambitos culturales, religiosos,

143



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

politicos y economicos, es decir, de las fuentes de poder
tradicionalmente hegemonicas, se puede explicar porqué los
catolicos -y principalmente los catolicos, tanto migrantes
como locales, con algtn grado de poder legitimado- excluyen
de la vida politica y economica a los protestantes quienes, a
su vez, se han autoexcluido de la vida religiosa legitima. Es
decir, la no participacion en mijkailjuitl, significa manifestarse
en contra de los valores preeminentes del pueblo condensados
en el ritual religioso.

El ritual de mijkailjuitl da cohesion al grupo también
porque cada sujeto tiene una funcion especifica que es
segmentada de acuerdo a las atribuciones que le corresponden
dentro de la socioestructura chiconamelense: mujeres, nifios,
ancianos, hombres. Bajo esta perspectiva -que es la perspectiva
extendida entre los chiconamelenses catolicos que representan
la mayoria del pueblo y de los migrantes- al excluirse de las
actividades rituales, los protestantes estarian rechazando o
mejor dicho, atentando, los roles y valores atribuidos por y para
lacomunidad. Y, aunque hasta el ano 2017 los chiconamelenses
que se han convertido al protestantismo son muy pocos en
comparacion con los catolicos, estos contemplan un peligro
de crecimiento inminente de adeptos pentecostales en el
futuro proximo. Debido a ello, los chiconamelenses migrantes
en el AMM, hablan literalmente de una “preparacion politica,
economica y moral para regresar y reconquistar el pueblo,
que esta en peligro de caer en manos del maligno”. De manera
que, desde esta declaracion, se explica en gran medida las
estrategias emprendidas en la ciudad de Monterrey, de llevar

144



Marissa Rodriguez Sanchez

una vida politica, economica y religiosa muy activa; el destino
migratorio aparece como un lugar de ensayo y aprendizaje
para alcanzar un grado mas depurado de poder.

Para comprender el proceso de transformacion
diacronica del calendario ritual chiconamelense, es necesario
identificar los fenomenos que motivaron tal transformacion
y que trastocaron también las relaciones sociales, religiosas y
politicas en el pueblo. Con la transformacion de la vida ritual
anual, se advierte una serie nueva de dinamicas de relacion
social y afectiva, de reafirmacion de la identidad a través de la
religion y de absorcion de practicas rituales por parte de las
instancias politicas. Los eventos historicos que derivaron en
la transformacion del calendario ritual y las dinamicas en los

distintos ambitos, se resumen en el siguiente esquema:

145



1, el temor y el orgullo

juitl: entre la alegris

al

ik

M

TRANSFORMACION DEL CALENDARIO RITUAL Y DE LAS

RELACIONES SOCIALES, RELIGIOSAS Y POLITICAS

MIGRACION (MEDIADOS 1990)

- Ultimo sacerdote en el pueblo (2002)

- Desintegracion Comités Catdlico y Vecinal
(2002-2004)

- Llegada de pentecostales de E.U. (2004)

- Cambio control politico PREPRD
(luchas desde 2008. Ganan en 2014)

-Paulatinamente se dejan de realizar el Carnaval y la

Fiesta patronal.

-2016: se retoman ambas fiestas organizadas por
la Presidencia Municipal.

-Venta de espacios a particulares: comercios y
espectaculos

-Pérdida del caracter religioso de las festividades.

Se refuerza mijkailjuitl entre locales y
migrantes catolicos.

Reafirmacion del poder politico absorbiendo
mijkailjuitl.
2017: Institucionalizacién de mijkailjuitl en

escuelas y eventos municipales.

Concursos de cuadrillas de coles, arcos (ofrendas)
y calaveritas.

Discurso politico: “poner a Chiconamel en el
mapa”. Se habla de “xantolo” para integrar el
pueblo en las tradiciones de la Huasteca.

Establecimiento de vinculos politicos y
econdémicos entre algunos migrantes
catdlicos en el AMM y el poder po
Chiconamel.

Discurso de algunos migrantes
catdlicos en el AMM: “preparacion
econdmica, politica y moral para la
reconquista del pueblo”.

-Segregacion de los protestantes: “los verdaderos chiconamelenses practican los rituales

catolicos (mijkailjuitl)”.

-Los protestantes ven en la relacion migrantes catolicos -politica en Chiconamel, la

causa de la pobreza del pueblo.

146



Marissa Rodriguez Sanchez

-—

" <
?ﬁ > e —
-

Grupos de coles y de locales danzando en la plaza. Chiconamel,

Veracruz.

Zacahuil para ofrenda y toritos de mijkailjuitl. Chiconamel,

Veracruz.

147



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Durante las entrevistas, los migrantes chiconamelenses
mencionaron que visitar el pueblo representa “recargarse de
energia y de alegria por la reunion con familiares y amigos”.
Esta afirmacion también significa, a partir de lo explicitado
en los parrafos anteriores, recargar los valores, saberes y
costumbres significativas en las socioestructuras de origen, y
reafirmar la pertenencia y el lugar de si mismo en el mundo.
Entonces, la relevancia que han adquirido las fiestas de
mijkailjuitl en Chiconamel en razon de la migracion, hace que se
integre al calendario ritual como una festividad que despliega
un gran contenido afectivo, individual y grupal, en tanto es el
momento en que los migrantes en Monterrey visitan el pueblo
para reencontrarse con los familiares y amigos.

El hecho de que los migrantes encuentren en las
practicas de mijkailjuitl cuando visitan el pueblo un espacio
privilegiado para alcanzar beneficios politicos y economicos,
no merma lo genuino de la experiencia afectiva por la
reunion con los otros, por cumplir el anhelo nostalgico que
experimentan durante el resto del aiio en el destino migratorio,
y es precisamente ése el discurso para justificar tanto las visitas
como las metas economicas y politicas propuestas: el discurso
del afecto profundo por el territorio de origen. Por lo tanto,
podemos decir que mijkailjuitl se inscribe en el calendario
ritual-emocional (Hirai, 2009) compartido Chiconamel-
AMM, ya que, si bien la motivacion original del ritual es
propiamente religiosa, la impronta de su actual trascendencia
se origina en anhelo de los migrantes por visitar su territorio de
origen, en el deseo de los familiares y amigos que esperan a los

148



Marissa Rodriguez Sanchez

migrantes, en una conjuncion emocional que define el caracter
laico del periodo ritual, dentro de una temporalidad sacra.

Migrantes de visita en Chiconamel por mijkailjuitl y locales

formando banda de viento. Chiconamel, Veracruz.

Emociones y rituales

En los estudios tradicionales de base durkheimiana sobre los
fenomenos religiosos, las emociones han sido consideradas
factores esenciales para comprender el fenomeno en su
totalidad, en estrecha relacion con los elementos normativos
y cognitivos que lo constituyen. No obstante, a pesar de la
importancia que se reconoce a las emociones como impulsoras
de la practica religiosa o como expresiones que emergen de
ella —particularmente durante los momentos culminantes
de la experiencia ritual—, estas han ocupado un lugar
secundario dentro del analisis. Tal relegamiento se explica
porque permanecen atrapadas en el marco del pensamiento

149



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

dicotomico razon-emocion, que a su vez se articula con la
separacion clasica e irresoluble entre lo sagrado y lo profano.
En esta tradicion, las emociones se admiten como necesarias
para comprender lo religioso, pero no alcanzan un estatus
analitico propio, quedando subordinadas a categorias mayores
que reducen su potencia explicativa.

Bajo esta optica, el ambito delo sagrado se concibe como
el anico espacio en el que se produce la cultura, despojado de
toda finalidad utilitaria vinculada al orden de lo cotidiano, es
decir, alo profano. De alli deriva la necesidad de dividir, dentro
del corpus emocional experimentado por los sujetos durante
los momentos rituales, entre aquellas expresiones asociadas a
la experiencia extraordinaria en tanto sagrada —y que serian
culturalmente significativas para la cohesion y reafirmacion
grupal— y aquellas emociones cotidianas cuyo valor simbolico
se anularia al reducirse a una mera utilidad pragmatica. Sin
embargo, esta vision resulta limitada, pues al ampliar el
espectro analitico de las emociones desplegadas en contextos
rituales y religiosos, y al considerar las particularidades de
esas manifestaciones desde una perspectiva socioestructural
de las emociones, es posible desnaturalizar las dicotomias
cognicion—emocion y sagrado—profano. De este modo, se abre
la posibilidad de reconocer la centralidad de las emociones
en tanto herramientas significativas de interrelacion cultural,
que permiten evaluar no solo las situaciones que se desarrollan
durante el ritual, sino también los espacios y momentos que
trascienden las practicas mas visibles o solemnes del mismo.

150



Marissa Rodriguez Sanchez

En este orden de ideas, las emociones asociadas al
mijkailjuitl no pueden comprenderse como expresiones
propias de un ambito exclusivamente sagrado, desligado de
la vida diaria. Por el contrario, se encuentran profundamente
imbricadas con la cotidianidad y con aquellas emociones
subjetivas que orientan la busqueda de fines practicos,
politicos y economicos. El ritual constituye, asi, un
escenario donde se condensan experiencias emocionales que
trascienden lo estrictamente religioso y se proyectan hacia la
vida comunitaria en todas sus dimensiones. Este proceso, sin
embargo, no esta libre de tensiones: emerge de los cambios
relativos en el podery en el estatus, de lanegociacion constante
entre actores y de las luchas que se entablan para acceder a
posiciones de reconocimiento dentro de la estructura social.
El mijkailjuitl se convierte, en consecuencia, en un espacio
donde la emocion religiosa se entrelaza con el calculo social,
generando un campo en el que se disputan tanto significados
como recursos materiales y simbolicos.

Las normativas socioestructurales que regulan
la expresion emocional en el territorio encuentran en el
marco del mijkailjuitl un medio legitimo para consolidarse
y reproducirse. El ritual se transforma en un espacio de
institucionalizacion afectiva en el que se codifican modos de
sentir, se establecen los cauces adecuados de expresion y se
fijan los parametros de lo socialmente aceptable. A través de
este proceso de ritualizacion, las emociones se convierten en
recursos que fortalecen la identidad colectiva y la cohesion

comunal, al mismo tiempo que funcionan como mecanismos

151



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

de regulacion del poder. Asi, el mijkailjuitl no es solo un
momento de religiosidad compartida, sino también un ambito
privilegiado para legitimar jerarquias, disputar estatus y
reafirmar vinculos de pertenencia. El hecho de que estas
jerarquias se reactualicen dentro del marco ritual demuestra
que la experiencia emocional nunca es neutra, sino que se
encuentra siempre atravesada por las estructuras sociales que
la contienen.

Al mismo tiempo, al ser una herramienta eficaz para
hacer inteligible la realidad, el proceso de interpretacion,
evaluacion y accion que se despliega en torno al mijkailjuitl
se ha ido adecuando a los cambios estructurales que ha
experimentado Chiconamel. La manera en que los sujetos
interpretan emocionalmente la situacionalidad y orientan
sus decisiones se encuentra directamente marcada por la
experiencia migratoria. En este contexto, el ritual se ha
transformado tanto en su forma como en su contenido:
algunas practicas tradicionales han desaparecido o se han
modificado, otras se han incorporado como elementos
nuevos con funciones especificas, y de manera paralela se han
resignificado las atribuciones de los participantes y del propio
ritual en relacion con sus finalidades practicas. No obstante,
pese a todas estas transformaciones, el mijkailjuitl conserva
su papel fundamental como espacio de cohesion, reafirmacion
identitaria y continuidad cultural del grupo, mostrando con
ello la capacidad de los rituales para integrar los cambios
historicos sin perder su centralidad en la vida comunal.

152



Marissa Rodriguez Sanchez

Nuevas dinamicas rituales

Durante mijkailjuitl se celebra la venida de las animas a la
Tierra del 28 de octubre al 4 de noviembre. Es un retorno
ciclico que se realiza bajo la premisa de un “tiempo cosmico
y ciclico que remite a los participantes del ritual hacia fuera
del contexto ordinario y los pone en contacto con el mundo
de lo sagrado, de lo divino o de lo sobrenatural” (da Matta,
2006; 65). Las animas de los antepasados muertos regresan
a visitar a sus familiares y amigos con la intencion de no ser
olvidados y recordar a los vivos la inexorabilidad de la muerte.
Es también el momento del calendario ritual-emocional en
que los migrantes visitan Chiconamel.

En términos estrictos, mijkailjuitl dura seis meses del
ano, endosdelos cualeslas animas delos difuntos se mantienen
en la Tierra y por espacio de cuatro dias consecutivos es que
se realizan las practicas rituales. Comienza a mediados de
cada julio cuando siembran las semillas de cempastchil que
se cosecharan a finales de octubre. El cempasuchil es la flor
tradicional de muertos porque, dicen los chiconamelenses,
gracias aque harecibidolosrayos el sol durante su crecimiento,
sus pétalos guardan un calor y color intensos que sirven para
indicar el camino de los muertos hasta sus hogares. Las animas
difuntas no tienen ojos, pero son sensibles a la temperatura y al
olfato. Por eso, los pétalos de la flor de cempastchil se colocan
formando un camino desde la calle, pasando por la entrada de
la casa, hasta el arco donde esta la ofrenda en el interior del
hogar. La venida de las animas se da por concluida el 29 o 30
de diciembre de cada ano, es el momento en que retornan al
mundo de los muertos hasta que el ciclo se complete de nuevo.

153



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Concretamente, las practicas de mijkailjuitl se
desarrollan del 28 de octubre al 4 de noviembre, siguiendo
un orden particular en la llegada de las animas, que varia
segtn la region del pais. En el caso de Chiconamel, cada dia
de este periodo esta destinado a recibir a un tipo especifico
de difuntos y, en funcion de ello, se preparan los altares,
las ofrendas y los simbolos materiales que acompanan la
ritualidad. Esta organizacion cotidiana, marcada por la
secuencia de los dias, permite que la comunidad reconozca la
diversidad de trayectorias en la muerte y que se mantenga un
vinculo diferenciado con cada grupo de animas, lo que refuerza
la dimension social del ritual.

El 28 de octubre llegan las animas de los ninos. En
su honor, se colocan ofrendas con alimentos adecuados a
su edad: nada picante, amargo ni con alcohol. Se preparan
atoles, tamales dulces, leche, frutas y, en los arcos florales, se
colocan juguetes, pequenos objetos que evocan la infancia y
que transmiten el afecto con el que se les sigue recordando. A
partir del 29 de octubre, las ofrendas se amplian a todo tipo de
alimentos. Ese dia se recibe a quienes murieron a causa de un
accidente o de manera violenta, y la preparacion de la comida
se acompana de un reconocimiento a la abrupta interrupcion
de sus vidas, subrayando la fragilidad de la existencia.

El 30 de octubre se dedica al “anima sola”, figura
profundamente significativa en la tradicion local. Se trata
de aquellas animas que no tienen familiares vivos que las
recuerden, ya sea porque toda su familia ha muerto, porque
fueron olvidados o porque sus parientes vivos se han convertido

154



Marissa Rodriguez Sanchez

a otra religion y han abandonado la practica de ofrendar. Esta
costumbre, que habia caido en desuso en el pueblo, se ha
revitalizado en los altimos afios debido a dos fendmenos: la
llegada de misioneros pentecostales y la migracion masiva.
Ambos procesos, aunque distintos en naturaleza, han tenido
el mismo efecto de dejar a muchos difuntos sin ofrenda
ni cuidados rituales, lo que ha impulsado la necesidad
comunitaria de reincorporar la practica del recuerdo colectivo
hacia quienes ya no tienen voz.

El 31 de octubre llegan “los limbos”, es decir, las animas
de aquellos que nunca llegaron a nacer o de los bebés que
murieron sin recibir el bautismo. El 1° de noviembre esta
dedicado alos “nuevos fallecidos”, es decir, a quienes murieron
en el transcurso del ano anterior. Finalmente, el 2 de noviembre
llegan todas las demas animas, aquellas que forman parte del
universo de antepasados de la comunidad y que, a través de
la ofrenda, son convocadas nuevamente a la vida social de los
vivos. De esta manera, el calendario ritual de mijkailjuit! no
solo ordena la temporalidad sagrada, sino que establece una
secuencia afectiva que reconoce y da lugar a cada forma de
muerte, manteniendo activa la relacion entre la comunidad
y sus muertos en un entramado de memoria, emociones y
practicas compartidas.

La primera actividad que da inicio a mijkailjuit] el 28
de octubre es la construccion del arco. A diferencia de otros
municipios cercanos (y de otros estados del pais), donde se les
llama “ofrendas” en Chiconamel llaman “arco” al conjunto de
elementos que sirven para guiar y para ofrendar a los muertos.

155



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Mientras que con la palabra “ofrenda” se refieren en especifico
a los alimentos ofrecidos a las animas y que se colocan en
los arcos. El verbo “ofrendar” o la frase “levantar ofrenda”,
significa comer los alimentos en compania de familiares y
amigos convidados a ello.

Aunque lanormaritual es que el arco se coloque el 28 de
octubre, los chiconamelenses no lo acatan estrictamente, pero
tampoco parece reflejar una contravencion grave a las reglas ni
para quienes incumplen con el requisito, ni para los otros. Don
Anastasio afirmo entre risas y de manera muy relajada que:

La tradicion marca que el arco se ponga el mero 28 de octubre,

ahorita ya deberiamos estar trajinando eso, pero ahora les da por

ponerlo cuando quiecren. Mi mamd cada 28, en amaneciendo, ya
estaba con el otate y con las flores. Aqui la sefiora (refiriéndose

a su esposa) dice que lo va a poner hasta pasado maiana [..]

Porque mafiana sale el hijo que estd Monterrey, estd estudiando

para ingeniero y trabaja con un maestro de ¢l.

Su esposa, dona Juana, explico que: mientras pongamos el
arco y ofrendemos, seguimos con la tradicion desde los abuelos. |..]
No nos dio tiempo de ir a comprar las cosas para el arco, todavia
me falta el copal de Castilla. [..] A Manuel (su hijo) lo entretuvo
su jefe con cosas del trabajo; iba a llegar ayer, pero se viene hasta
mariana. Conesas prisas de que llegaba y que no, se nos fue el tiempo.
PeroyaconManuel ponemoselarco. Este hombre (su esposo) que
dice que por qué no esta el arco, pues le digo —“Ni tenemos difuntos

chiquitos o ponlo tii.

156



Marissa Rodriguez Sanchez

Arco en casa de la familia Hernandez. Chiconamel, Veracruz.

Durante los dias de mijkailjuitl las personas indagan
sobre los otros “¢ya puso el arco?” e incluso envian a los ninos
a las casas de familiares y amigos con cualquier excusa para
saber si esas familias “ya pusieron el arco” y las razones en caso
de que no se haya colocado atn. Las personas entrevistadas que
no lo habian puesto en los primeros dias de muertos durante
los anos de trabajo de campo en Chiconamel, no mostraban
ninguna preocupacion por ello, pero lo significativo es que
explicaban en muchas ocasiones que esperaban la presencia
de los parientes migrantes para compartir entre familia la
construccion del arco, lo que es mas significativo para el ritual
y para los individuos, que la fecha en que se coloque.

157



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Arco con toritos. Chiconamel, Veracruz.

Los arcos son hechos de otate, que es una clase de
carrizo resistente y maleable que se obtiene del arbol del
mismo nombre y va recubierto de flores de cempastchil. El
arco enmarca la mesa cubierta por un mantel bordado en punto
de cruz. Los elementos indispensables del arco son velas a las
que llaman ceras (la cantidad de velas que los caseros puedan
comprar), imagenes religiosas catolicas, fotografias de los
familiares difuntos, “toritos”, que son pequefios portavelas en
forma de toros, venados, burros y caballitos hechos de barro, el
copalero y, por supuesto, los alimentos ofrendados.

Idealmente se espera que en las ofrendas se coloquen
los platillos preferidos de los difuntos, como un gesto intimo
de recuerdo y afecto. Sin embargo, la realidad econémica
condiciona las posibilidades y muchas familias preparan lo
que esta a su alcance. Aun asi, hay alimentos indispensables
que nunca faltan: el pan de muerto, los tamales y el chocolate,

158



Marissa Rodriguez Sanchez

considerados esenciales para satisfacer simbolicamente el
apetito de las animas y garantizar su permanencia entre los
vivos. La mesa de la ofrenda, dispuesta con esmero en cada
hogar,noesunespacioexclusivoparalosmuertos, sino también
un lugar de encuentro cotidiano. Durante los dias sacros, la
familia desayuna, come y cena alli mismo, incorporando la
ofrenda a la dinamica diaria de la vida doméstica. Ademas,
todo visitante que llegue es invitado a “ofrendar”, es decir,
a compartir los alimentos, lo que convierte a la mesa en un
espacio de hospitalidad y reciprocidad, donde la memoria de
los difuntos se enlaza con la convivencia entre los vivos.

Antes de cada comida, los comensales realizan un acto
solemne: uno a uno sahtiman la ofrenda con copal, elevando
una imploracion silenciosa a Dios por la tranquilidad de las
animas y, al mismo tiempo, por el perdon de los vivos. El
humo ascendente, cargado de aroma, funciona como vehiculo
material que hace posible la comunicacion entre ambos
mundos. A través de ese humo caliente y de los olores que
se desprenden de la comida, las animas incorporeas logran
alimentarse tambieén, mientras los vivos ratifican con su
gesto la continuidad del vinculo. La accion de sahumar no es
un simple protocolo, es un momento cargado de significado
donde lo visible y lo invisible, lo material y lo espiritual, lo
individual y lo colectivo, se encuentran y dialogan.

La emocionalidad implicada en estas practicas no es
uniforme ni unidimensional. Se experimenta, al mismo tiempo,
de maneraindividual y compartida, pues cadapersona proyecta
en el ritual recuerdos personales de sus muertos, pero también

159



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

participa en una memoria comunal que envuelve a toda la
familia y, por extension, a la comunidad. El ambiente intimo
de union entre vivos y muertos contrasta con la algarabia y la
festividad que se vive puertas afuera: aqui, en el interior de los
hogares, la alegria que caracteriza la convivencia colectiva se
matiza con la melancolia y la tristeza por quienes ya no estan.
En esa dualidad emocional, la ofrenda no s6lo cumple una
funcion ritual, sino que se convierte en un espacio privilegiado
para procesar el duelo, reafirmar el sentido de pertenencia y
sostener la continuidad entre generaciones.

Sra., Magdalena copaleando la ofrenda antes de ingerirla.

Chiconamel, Veracruz.

Es, pues, un espacio de gran expresion afectiva de
la dimension personal y subjetiva. Pero es asimismo una
emocionalidaddespertadaporlareligiosidadinstitucionalizada

160



Marissa Rodriguez Sanchez

en el ritual y, como tal, la expresion de las emociones no puede
separarse del contexto socioestructural en que se produce.
Desde esta perspectiva, las emociones vividas durante el
ritual, son expresadas en apego a las formas de actuacion
normativizadas socialmente; por ejemplo, mientras se sahtima
la ofrenda antes de ingerirla, los presentes deben mostrar una
actitud serena, respetuosa y deben mantenerse en silencio.
Es un momento donde las personas expresan emociones de
tristeza y melancolia, mediante sollozos, llanto, una postura
encogida de hombros y la cabeza gacha.

Inmediatamente  después de  concluidas las
imploraciones intimas y que el copal ha sido apagado, los
presentes, caseros y convidados, se sientan alrededor de la
mesa sahumada para “levantar la ofrendar”, lo que significa,
ademas de ingerir los alimentos ofrendados a los difuntos, dar
paso a las conversaciones alegres. Regularmente se cuentan
anécdotas divertidas de los difuntos presentes en anima y
en fotografias. Sin embargo, la expresion de las emociones
también produce medios que se sobreponen a las reglas de
accion pautadas, evidenciando las necesidades afectivas y
la creatividad de los sujetos y de los grupos; verbigracia, en
muchas de las casas que visité durante el trabajo de campo en
Chiconamel, se hallaban fotografias de parientes no difuntos,
sino migrantes en Monterrey que ese aiio no pudieron visitar
el pueblo y a quienes las ceras, el camino de flores y el copal
les proveen de la misma funcion que a los muertos: indicar el
retorno a casa.

161



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

La expresion de la emocionalidad en grupo no puede
entenderse de manera aislada, sino tnicamente a partir del
contexto en el que se produce. En el caso de Chiconamel, esto
significareconocer la realidad contemporanea de los migrantes
que regresan al pueblo durante mijkailjuitl, incrementando de
manera visible el nimero de habitantes y llenando las calles y
casas que durante gran parte del ano permanecen semivacias. A
las acciones estrictamente vinculadas con el ritual tradicional
se han sumado, con el tiempo, una serie de actividades que,
aunque no forman parte del corpus ritual en sentido estricto,
se han ido institucionalizando de manera consuetudinaria:
las visitas de los migrantes a familiares y amigos, la entrega
de regalos traidos desde Monterrey acompanada de largas
conversaciones sobre la vida en la ciudad, asi como los
recorridos a diferentes parajes del municipio que actualizan la
relacion con el territorio de origen.

Todas estas practicas, que se despliegan en paralelo
a las propiamente rituales, refuerzan los lazos sociales y, de
manera simultanea, permiten restablecer y renegociar las
relaciones de poder y prestigio entre locales y migrantes.
Asi, la transformacion de las practicas rituales tradicionales
no puede comprenderse s6lo como una variacion de formas,
sino como una transformacion del contexto social mismo. En
este sentido se manifiesta lo que Barbalet (2001) denomina la
eficacia social de las emociones: su capacidad de articular la
vida colectiva no s6lo como respuesta a las normas impuestas
por las instancias religiosas o sociales, sino como resultado de
laaccion delos propios sujetos, quienes aparecen como agentes

162



Marissa Rodriguez Sanchez

creativos capaces de introducir cambios y reestructurar su
entorno mediante la emocionalidad compartida.

Estos procesos son posibles porque los rituales no
constituyen hechos sociales anquilosados ni modelos estaticos
que se repiten de manera mecanica. Cumplen una funcion
especifica para el grupo y, como afirma Segalen (2005), su
instauracion y permanencia dependen precisamente de
la colectividad que los eleva al rango de accion verdadera.
Es la comunidad misma la que otorga al ritual un poder
transformador de sentido. De este modo, los momentos rituales
no son meras repeticiones o imitaciones del pasado, sino
acontecimientos plenos de significado para el grupo que sabe
decodificarlos y reinterpretarlos en funcion de su experiencia
presente. Al ser un lenguaje simbolico y una alegoria de algo
otro, el ritual no es inmutable: aunque no puede transformarse
arbitrariamente por un solo individuo —pues responde a
procesos historicos que lo trascienden—, si se encuentra
expuesto a los cambios sociales que, en su devenir diacronico,
alteran de manera mas o menos rapida sus significados. En el
caso de Chiconamel, la migracion se constituye como el factor
central que ha reconfigurado las practicas, resignificado los
simbolos y otorgado nuevas tonalidades emocionales al ritual,
integrando la experiencia del desplazamiento a la continuidad
de la tradicion.

Desde el 28 de octubre hasta el 4 de noviembre, las
calles del pueblo, que durante el resto del afno permanecen
silenciosas y casi vacias, se transforman en escenarios
vibrantes. Se llenan de gente, de flores, de musica, de ruido

163



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

y de bailes ejecutados por los “coles”, quienes representan a
los difuntos mediante sus danzas, conocidas localmente como
“jugar”. La palabra cole proviene del nahuatl koli, que significa
“abuelo”. En otras regiones de la Huasteca estos danzantes
reciben otros nombres, como “vestidos” o “huehues”, que en
nahuatl significa “viejos”. Los coles comienzan sus actividades
incluso antes del inicio formal de mijkailjuitl, organizando sus
cuadrillas, buscando las vestimentas, preparando las mascaras
y definiendo los detalles de la participacion colectiva.

El climax del ritual se alcanza el 4 de noviembre,
cuando se realiza la ultima ofrenda en el pantedn municipal,
al que acude la totalidad del pueblo. Desde temprano, familias
completas, vecinos y grupos de chiconamelenses, llegan
encabezados por cuadrillas de coles acompanadas de una
banda de viento. Conforme se concentran en el cementerio,
las ofrendas que cada grupo lleva consigo se disponen en
una mesa comunitaria situada a la entrada, destinada a ser
compartida con todos los presentes. Esta convivencia marca
el cierre de las practicas rituales de mijkailjuitl, que concluyen
hastaentrada lanoche, una vez que se han visitado las tumbas
de los parientes difuntos y que todas las cuadrillas han
bailado. Sin embargo, para los chiconamelenses las animas no
abandonan la Tierra sino hasta el 30 de diciembre, cuando se
lleva a cabo el “destape de los coles”, momento ritual en el que
los danzantes son despojados de sus mascaras, simbolizando
el regreso de las animas al mundo de los muertos y el cierre
definitivo de mijkailjuitl.

164



Marissa Rodriguez Sanchez

La solemnidad que caracteriza al panteon en otros
momentos del ano, se transforma por completo durante los
dias rituales. El espacio fanebre adquiere un caracter festivo
y alegre, cargado de musica, comida y bebida. Es el dia en que
se viven las tiltimas horas de convivencia con los muertos y los
chiconamelenses insisten en que “se debe aprovechar hasta el
altimo minuto, porque va a pasar mucho tiempo para volver a
bailar y brindar con los muertitos. Y, quién sabe, a lo mejor el
otro aflo ya nos toca venir a bailar en espiritu”.

Durante el trabajo de campo en esta fecha de cierre
de mijkailjuitl, resulto evidente que los habitantes locales,
los migrantes de visita y los ancianos conformaban grupos
separados. Los primeros se entregaban a una expresion
colectiva de jubilo mediante carcajadas, gritos, bailes y
contacto fisico efusivo. La gran ingesta de alcohol acentuaba
esa desinhibicion, produciendo un ambiente de camaraderia
exaltada en el que se multiplicaban los tropiezos, los abrazos y
las muestras fisicas de afecto. En este tnico momento del ciclo
ritual, adolescentes y jovenes de ambos sexos bebian alcohol
con la licencia tacita que otorgan los dias sagrados, lo cual
conferia al espacio un caracter liminal donde se flexibilizan
las reglas de comportamiento habituales.

Los migrantes presentes en esas celebraciones, sin
embargo, no siempre se mostraban conformes con lo que
observaban. Al ser interrogados sobre sus impresiones,
expresaron una vision critica que contrastaba con la de los
locales. Para Azucena, por ejemplo, “se ha degenerado mucho
la fiesta™. Luis, otro migrante, record6 con nostalgia un pasado
distinto y afirmo:

165



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Antes no andaban los coles emborrachandose tanto.
Ni los muchachitos dando vergiienza cayéndose de
borrachos. Mucho menos veia usted a las mujeres entre
los coles, bailando como si fueran coles. Eso nunca. Ahora
las muchachitas no se dan a respetar ni respetan las
tradiciones de los abuelos. Antes éramos puros hombres.

Ahora parece que ya todos le entran a “jugar”.

Las percepciones expresadas por los migrantes en
torno a mijkailjuitl no sélo evidencian una tension generacional
respecto a los cambios en las formas de celebracion, sino
que también revelan un conflicto mas amplio entre distintos
regimenes de experiencia del ritual: por un lado, quienes
permanecen en el pueblo tienden a asumir el dinamismo como
parte inherente de la practica, aceptando la transformacion
como via para sostener la continuidad del vinculo con los
muertos; por otro, quienes han migrado tienden a idealizar
el pasado como un tiempo de mayor disciplina, decoro y
coherencia ritual. Esta mirada nostalgica no exenta de juicios
morales, expresa un deseo de fijar las formas legitimas de lo
sagrado, y se articula con un marco de valores tradicionalmente
patriarcal, donde el control simbolico del ritual ha sido
historicamente ejercido por los varones.

Uno de los principales puntos de friccion gira en torno
alainclusion de mujeres en las cuadrillas de coles, practica que
ha emergido recientemente como respuesta a la disminucion
devaronesadultosen el pueblodebido al fenomeno migratorio.
Esta transformacion, lejos de ser un simple ajuste funcional,

166



Marissa Rodriguez Sanchez

altera de forma significativa el orden ritual establecido, pues
la danza de los coles no s6lo ha operado como un espacio
de expresion festiva, sino como un dispositivo normativo
que organiza las jerarquias de género y las expectativas de
conducta social. El ritual define no solo quién puede “jugar”,
sino también quién debe hacerlo, quién debe desearlo,
como, y desde qué lugar. Asi, la critica que algunos hombres
migrantes formulan, sefalando la “degeneracion” del rito, la
“pérdida de respeto” o la “inversion del orden”, puede leerse
como una reaccion ante el desdibujamiento de las fronteras
simbolicas que sostenian su posicion de autoridad, tanto
ritual como moral.

Sin embargo, esta tension no es univoca. En contextos
institucionalizados, como los eventos culturales promovidos
por el municipio, muchos de estos mismos migrantes valoran
positivamente que desde el kinder se ensefie a las nifias a
bailar como coles, reconociendo alli una forma de continuidad
cultural. De modo particular, varias mujeres migrantes
resignifican esta apertura no como una transgresion, sino
como una conquista: la posibilidad de ocupar un espacio
ritual que, por tradicion, les habia sido negado. Desde una
lectura antropologica, esto sugiere que el ritual, lejos de ser
un conjunto de normas fijas, opera como un campo de disputa
en el que se renegocian los sentidos del género, la pertenencia
y la autoridad. La practica de “jugar” de los coles, en tanto
performance corporal y socialmente reglada, visibiliza asi el
modo en que se reproducen —y a veces se reconfiguran— las

estructuras normativas que asignan a hombres y mujeres no

167



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

solo funciones diferenciadas, sino también deseos, aspiraciones

y limites dentro del entramado comunitario.

Cuadrilla de coles danzando en casa del maestro Faustino.

Chiconamel, Veracruz.

Género y jerarquia en el orden ritual

El hecho de que solo los hombres tengan permitido participar
como coles segmentade formaclaralasfuncionesyatribuciones
rituales segtin el género, y remite a un orden socioestructural
mayor que organiza la vida social en Chiconamel. Durante
las celebraciones de mijkailjuitl, los coles danzan todo el dia
y la noche, mientras que sus esposas cocinan en la casa del
coordinador de la cuadrilla, preparando los alimentos que los
coles consumiran al volver. Esta distribucion no es percibida
por los actores como un arreglo contingente o pragmatico, sino
como parte de un sistema tradicional que se presenta como
inamovible. La “costumbre” funciona aqui como un dispositivo
normativo: no solo regula las tareas, sino que determina los
margenes del deseo y lo imaginable para cada sujeto.

168



Marissa Rodriguez Sanchez

Esta division fue justificada de manera divergente
por hombres y mujeres. Aunque ambas partes apelaron a la
tradicion como fundamento, las mujeres lo hicieron desde una
posicion mas ambivalente. En el contexto especifico analizado
a continuacion, las respuestas fueron recogidas durante una
jornada de preparacion ritual en la casa del coordinador de una
cuadrilla, donde un grupo de mujeres cocinaba acompanadas
por un solo hombre anciano: el abuelo de la casera. Este
espacio doméstico, transformado por la temporalidad festiva,
se convirti6 también en un lugar de observacion privilegiado
para comprender como operan las jerarquias de género
durante mijkailjuitl. La siguiente transcripcion, realizada el 2
de noviembre de 2015, resulta altamente significativa:

—¢Qué papel tienen ustedes en la tradicion de estas
fiestas? ¢Cual es su funcion?

Rosa: Bueno, yo creo que hacemos el mismo esfuerzo que ellos hacen.
Ellos bailan, nosotras hacemos, por ejemplo, la comida. Todo lo
necesdrio pard estas fiestas.

—Y les gusta? ¢{Lo disfrutan?

Mujeres: Si (respondio en tono burlon y al unisono el grupo
de mujeres que cocinaban).

—¢Les gustaria participar en los bailes?

Mujeres: iSi! (general y rapido del grupo).

—¢Bailando con ellos? ¢Como coles?

Mujeres: (No! (general y rapido)

Rosa: Se veria mal que nosotras andemos bailando ahi con ellos.
Dora: Nosotras nos quedamos. Ya luego en el destape, bailamos en el
baile.

169



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Mague: Nosotras nos esperamos pard prepardr, pard cuando ellos
regresen. Lo que ya les hagamos [de comer|, aqui los esperamos.
Rosa: Como ahorita, pero ya para que salgamos nosotras a bailar con
ellos, no [...] Ademds, no nos gustaria porque es muy pesado, se cansan.
Estd mejor una aqui porque ya se sienta, ya se platicay a veces llegan
muy tarde y una hace sus cosas tranquila, sin que ellos anden por aqui...
estorbando (risas de todas las mujeres).

Abuelo Carlos: No bailan, porque es la tradicion. Ellas no pueden
andar ahi de coles. Ya estariamos nosotros rompiendo la tradicion de
toda la vida desde los abuelos.

La respuesta del abuelo Carlos condensa una nocion
profundamente arraigada: la tradicion como herencia
inapelable, no so6lo en lo ritual, sino en la distribucion social
del poder. La categoria “coles”, como figura central del ritual,
esta reservada exclusivamente para varones y su funcion
ritual es presentada como incompatible con el cuerpo y el rol
femeninos. La negativa de las mujeres a “jugar” como coles, no
debe ser leida de manera literal, como un rechazo personal a la
practica, sino como una respuesta moldeada por el marco de
posibilidades que impone la norma. La propia Rosa lo expresa
con ambivalencia: “Se veria mal...”, aludiendo a una mirada
externa que regula lo visible, lo decible y lo deseable.

Desde una logica funcional cotidiana, resulta coherente
que quienes cocinan habitualmente sean las encargadas
de preparar los alimentos también durante los dias de
mijkailjuitl. Sin embargo, esta logica se sostiene gracias
a un sistema de valores que naturaliza dicha asignacion
y la legitima como incuestionable. Asi, los espacios

170



Marissa Rodriguez Sanchez

previamente asignados se reafirman durante el ritual: el
ambito doméstico para las mujeres y el espacio publico para
los coles, quienes encarnan y alegran la vida colectiva del
pueblo. En este reparto, el cuerpo femenino es contenido
en lo privado, y el masculino, proyectado como simbolo
publico de continuidad, fuerza y memoria.

No obstante, la fiesta no reproduce de manera exacta el
orden cotidiano, sino que lo reelabora. La temporalidad sacra
de mijkailjuitl, tal como lo plantea Da Matta, se caracteriza por
estar “dominada por la planeacion y el respeto” (2006; 59),
lo cual genera un espacio de excepcion donde se redefinen
temporalmente ciertas relaciones. Para las mujeres, este
periodo puede implicar también una ampliacion del margen
de agencia dentro de limites estructurales. La cocina comunal
se convierte en un espacio de conversacion, complicidad y
elaboracion colectiva, donde su presencia no es pasiva, sino
productiva y significativa.

La excepcion, en este caso, era la presencia del abuelo
Carlos. En ese momento esperaba a su sobrino quien lo habia
invitado a levantar la ofrenda en su casa y cuya autoridad se
expreso en una formaexplicitade correccion. Rosa, al expresar
una opinion con cierto margen de critica, fue interrumpida
por la reafirmacion masculina de la norma. Esa intervencion
no solo revela un posicionamiento de género, sino también un
ejercicio de poder intergeneracional: la voz del abuelo porta el
peso de la legitimidad tradicional.

En los discursos orales y corporales individuales se
trasluce la normativa que ordena y jerarquiza los valores del

171



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

pueblo. Las atribuciones y sanciones se distribuyen segtin el
tipo de sujeto, y dicha distribucion se manifiesta en un cuerpo
discursivo material y espacial: la cocina, los alimentos y sus
utensilios se asocian a lo femenino; las mascaras, los trajes y el
acto de danzar en los espacios publicos, a lo masculino. Esta
estructura, como sugiere Mary Douglas (2007), forma parte de
un sistema clasificatorio que regula también los deseos:

[Los sujetos] se comportan como si se movieran dentro

de posiciones configuradas en relacion con otras, como

si estuvieran escogiendo entre posibles configuraciones

de relaciones. Su sentido de la forma es exigente con

su conducta, gobierna la valoracion que hacen de sus

deseos, permite algunos y rechaza otros (119).

El poder que ejerce Carlos se inscribe en esta matriz
clasificatoria: su posicion como hombre y como anciano, le
otorga una autoridad que se presenta como natural y que le
permite delimitar los margenes de lo aceptable. Este poder
no opera desde la imposicion fisica, sino desde la regulacion
simbolica de lo que se puede pensar, decir o hacer. Como
también advierte Douglas (2007):

No es imposible que un individuo someta a revision su

propio esquema de clasificaciones. Pero ningtin individuo

vive aislado y habra recibido su esquema de otros. Las

categorias culturales pertenecen a la cosa pablica (57).

Las mujeres migrantes que visitan Chiconamel durante
mijkailjuitl parecen encarnar precisamente ese ejercicio de
revision. Al senalar las condiciones que consideran injustas o
restrictivas para su género, no abandonan completamente el

172



Marissa Rodriguez Sanchez

marco estructural, pero si lo tensionan. En lugar de rechazar
las funciones tradicionalmente asignadas, las resignifican
0 se apropian de ellas desde otros sentidos. Una de esas
practicas es la de ofrendar al anima sola, accion considerada
una responsabilidad moral de las mujeres. Esta actividad pone
en juego dos dimensiones profundamente ligadas al universo
femenino en Chiconamel: la alimentacion y la religiosidad. En
ese cruce emergen valores como la solidaridad, la piedad, el
cuidado y la proteccion.

Ofrendar al anima sola consiste en colocar alimentos
por la noche en algtin espacio abierto, acompanados por una
vela encendida que guie al alma de un difunto olvidado por
su familia. A la manana siguiente, se verifica que el anima ha
recogido la ofrenda. Tanto hombres como mujeres hablan
de esta practica con un tono solemne y respetuoso, pero hay
matices notables en la forma en que la narran. Mientras los
hombres reafirman la creencia en la literalidad del acto —que
efectivamente el anima toma los alimentos—, las mujeres,
al profundizar en la conversacion, transforman ese discurso
en uno mas ladico, como una complicidad que puede ser
encarnada solo por ellas.

Durante la noche del 30 de octubre, cuando se realiza
esta ofrenda, las mujeres salen solas a dejar sus alimentos. En
medio de la oscuridad del pueblo, suelen cruzarse con otras
mujeres haciendo lo mismo, identificadas por la vela que llevan
“para alumbrar el camino del anima sola”. Este encuentro
breve se convierte en un momento de dialogo e intercambio,
donde comparten puntos de vista y, a veces, también los

173



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

alimentos preparados. Pero también es, para muchas de ellas,
una oportunidad excepcional de descanso, lejos de las labores
domésticas del dia y de la presencia masculina que estructura
otras dimensiones del ritual, estas caminatas silenciosas les
ofrecen un respiro fisico y de comparticion, un momento de
pertenencia colectiva entre mujeres que actan, observan y se
reconocen. La noche, en este contexto, se vuelve complice de
un espacio femenino auténomo, regulado por la costumbre,
pero experimentado con una forma especifica de libertad.

Ellas saben —y lo dicen entre risas y en secreto— que
son los nifios del pueblo quienes suelen recoger las ofrendas,
pues esa noche tienen un permiso tacito para salir, mientras
los padres, por costumbre, “se hacen de la vista gorda”.
También reconocen que, en ocasiones, quienes aprovechan
esos alimentos pueden ser personas adultas del mismo
pueblo que enfrentan mayores carencias economicas y para
quienes la ofrenda representa una forma de sustento. Incluso
se menciona, entre comentarios complices, que algtin cole
trasnochado, vencido por el cansancio o por el alcohol, puede
terminar llevandose la comida. Lejos de ser visto como una
profanacion, este desplazamiento del destinatario no anula el
sentido del gesto: por el contrario, reafirma el caracter abierto
y compasivo de la practica, donde el acto de ofrendar cobra
valor no tanto por su eficacia ritual, sino por la disposicion a
compartir con quien sea que lo necesite.

En esta practica se entreteje también una forma
particular de economia ritual basada en la reciprocidad
diferida y la circulacion abierta de los bienes. El alimento

174



Marissa Rodriguez Sanchez

ofrendado no es una dadiva aislada ni puramente simbolica;
su potencia reside en el gesto de entregar algo sin esperar
retribucion directa, confiando en que ese bien circulara,
visible o invisiblemente, dentro de un entramado de vinculos
sociales, afectivos y espirituales. Desde esta logica, el alimento
puede ser recogido por un nino, un adulto en situacion
precaria o un danzante extraviado por el exceso, sin que se
fracture el sentido profundo del acto. Antes que propiedad, la
comida ofrendada se convierte en un bien comun, disponible
para quien lo necesite, encarnando asi una ética comunitaria
donde el cuidado de los vivos y de los muertos se funde con
la redistribucion y la compasion. Esta circulacion difusa,
que escapa a un control normativizado, refuerza el caracter
expansivo del ritual, pues no solo honra a las animas, sino que
reproduce un principio de solidaridad implicita que estructura
el tejido social mas alla del momento festivo.

Este saber compartido, sostenido en la ambigtiedad,
refuerza la autoridad femenina sobre ciertos aspectos del
ritual, no por via del protagonismo publico, sino a través
del control discreto de los significados. Esta autoridad no
se impone, se ejerce bajo la logica de los cuidados, una ética
afectiva que estructura su papel dentro del ritual. El hecho de
que sean ellas quienes cumplen con el deber de atender a las
animas olvidadas, se justifica culturalmente por su supuesta
mayor piedad, compasion y sensibilidad. Se refuerza asi una
idea normada de lo femenino, no sélo como responsable de
alimentar a los vivos, sino también de sostener la dignidad de

los muertos sin nombre. En esa practica, se encarnan valores

175



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

tradicionales del cuidado, como la proteccion, la piedad o la
compasion que, lejos de ser universales, son historicamente
asignados a las mujeres como parte de un esquema moral
compartido y no exento de jerarquia.

Asi, mientras la comunidad entera celebra mijkailjuit]
con musica, baile y presencia colectiva, en el ambito
exclusivamente femenino se experimenta una alegria distinta:
mas contenida, mas normada, pero igualmente poderosa. Esta
dimension intima del ritual también constituye una forma de
agencia: no rompe las normas visibles, pero las dobla hacia sus
propios fines. En este nivel, el género no es simplemente una
posicion asignada, sino una practica relacional que implica
negociar constantemente entre deseo, deber y posibilidad.

El orden ritual, entonces, no es solo una expresion
simbolica de lo social, sino un campo activo donde se produce,
reproduce y a veces se reinterpreta la jerarquia. El analisis
etnografico de estas practicas revela que, en mijkailjuitl, las
mujeres no solo sostienen la estructura desde lo doméstico,
sino que participan en su elaboracion simbolica, gestionan
espacios propios de sentido y ejercen formas especificas de
autoridad, aunque no siempre sean reconocidas publicamente
como tales.

176



Marissa Rodriguez Sanchez

Mujeres chiconamelenses cocinando. Chiconamel, Veracruz.

La alegria de los coles

Como se ha expuesto, las fiestas de mijkailjuitl se construyen
y actualizan mediante un cuerpo discursivo que articula lo
oral, lo material y lo ritualizado en un contexto sacro. Es en
la carga afectiva de estos discursos donde se hacen visibles
las estructuras socioculturales que configuran la identidad
chiconamelense y sus normativas. Uno de estos discursos
cobra forma en las danzas de los coles: varones de distintas
edades que van desde adolescentes hasta hombres de la
tercera edad que, al “jugar” -como ellos le llaman a sus danzas-
como coles, encarnan a los antepasados muertos que regresan
durante mijkailjuitl para visitar a sus familiares vivos. Lejos
de tratarse de una imitacion simple o festiva, la danza de los
coles constituye una forma de presencia ritual que da cuerpo
al retorno de los difuntos.

177



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Los coles se organizan en cuadrillas de entre diez y
doce hombres, y danzan en parejas; por ello, la mitad de los
integrantes debe vestir como mujer. La figura central de cada
cuadrilla es el coordinador, quien encabeza la danza vy, por
extension, su pareja. Los coles que representan a varones se
visten con ropas viejas, preferentemente rotas o remendadas,
y sobrecargan su atuendo con multiples capas: chalecos, sacos,
camisas— con el fin de exagerar el volumen y el efecto visual.
Aquellos que representan personajes femeninos recurren a
globos, pelotas o esponjas para simular senos y nalgas, usan
pelucas de colores llamativos, medias, zapatillas de tacon y, en
muchos casos, se incluye una “embarazada”, en alusion a las
madres difuntas, y alguna mujer vestida de novia. La hibridez
corporal que asumen estos coles —con gestos, ropajes y
movimientos deliberadamente teatrales— forma parte de
un dispositivo de representacion que combina burla, exceso,
emotividad y memoria.

Todos los coles, varones y quienes representan mujeres,
usan mascaras, ya sean las tradicionales mascaras de madera
de pemuche o modernas mascaras de plasticos. La tradicion
marca que deben ser alusivas a algiin animal propio de laregion,
como venado, jabali, jaguar, perro o bien, una mascara que
represente algin ser mistico como el demonio o un monstruo.
En tiempo actual se puede observar que la mayoria de las
mascaras que usan los coles (sobre todo los mas jovenes) son
de plastico y, aunque en sus narrativas los danzantes aseguran
que procuran que sean alusivas a animales para mantener de
cierta forma la tradicion, en la practica basta con observar

178



Marissa Rodriguez Sanchez

las diversas cuadrillas para asegurar que de las muy variadas
mascaras que usan, las de animales, son las menos.

Cada cuadrilla va acompanada de una banda de viento,
que toca sones y huapangos, musica vernacula del pueblo. Los
coles danzan por las calles de Chiconamel las coreografias
aprendidas en los ensayos durante las semanas previas a
mijkailjuitl. Son bailes sencillos hechos en lineas paralelas que
forman cada pareja frente a frente; danzan en linea recta hacia
adelante, hacia atras y también forman circulos. Las cuadrillas
van haciendo paradas frente a las casas, en espera de que los
caseros -es decir,los duefios de cada casa- acepten sus bailes. La
mision inmediata de los coles es alegrar a los chiconamelenses
con sus bailes, bromas y musica; en respuesta, reciben comida,
dinero y ofrendas. Su funcion especifica dentro del ritual, es
otorgar corporeidad a las animas muertas para que logren
mantenerse en presencia de los vivos.

Las festividades de mijkailjuitl se llevan a cabo del 28
de octubre al 4 de noviembre. Durante toda la temporada,
los coles danzan por las calles hasta dieciocho horas al diay,
aunque a partir del 4 de noviembre los coles ya no “juegan”,
no es sino hasta el 30 de diciembre que se da por terminada
la venida de las animas y se efecttia el “destape de los coles™.
Este es el ultimo ritual de mijkailjuitl. Consiste en que los
coles realizan un altimo baile en parejas y al final deben pasar
juntos por un arco de otate que enmarcé la ofrenda; este arco
representa el umbral entre el mundo de los vivos y el de los
muertos. Una vez que los coles lo traspasan, el padrino, quien
es un sujeto cuyo prestigio entre los coles lo eleva a este grado,

179



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

destapa, literalmente, el rostro de los coles despojandolos de
sus mascaras. Finalmente, el padrino les escupe aguardiente
en la cara, en una accion purificadora que regresa el anima viva
al cuerpo del sujeto antes cole. De esta manera se despide a las
animas que regresaran al mundo de los muertos hasta que se
cumpla el siguiente ciclo.

Los coles llaman “jugar” a ejecutar sus danzas, pero no
se juega a ser cole, sino que los coles juegan dentro del ritual.
La sutil diferencia refleja en realidad una profundidad emotiva
en el discurso, puesto que ser cole es una actividad solemne y
relevante por cuanto encarnan a los antepasados difuntos de
la comunidad, los mismos quienes pautaron las formas rituales
del ser cole y de mijkailjuitl en su totalidad; por lo tanto, ser
cole implica compromiso y disciplina. Un hombre que decida
“jugar”, debe hacerlo al menos por siete afos consecutivos, de
lo contrario, su cuerpo padecera la enfermedad de cole.

Un enfermo de cole puede presentar repentinos y
diversos sintomas fisicos, como fiebre, dolor de huesos,
migranas, pérdida momentanea del conocimiento y hasta
paralisis de alguna extremidad. El sintoma innegable de que un
sujeto enfermo de cole, es la enfermedad de los suefios, ésta es
cuando las imagenes de los coles se presentan repetidamente
en las pesadillas del sujeto enfermo; lo asustan, lo despiertan
banado en sudor y le reclaman su presencia en el ritual. Antes
de que el sujeto enfermo se incorpore al juego, debe ser sanado
por los coles del pueblo. Si la enfermedad transcurre en dias
de mijkailjuitl, habra muchos coles para llevar a cabo el ritual de
sanacion; pero si, por el contrario, el enfermo padece en dias

180



Marissa Rodriguez Sanchez

no sacros, los hombres, de manera extraordinaria, se ataviaran
en coles y danzaran al rededor del enfermo sentado en unasilla
en algun lugar abierto del pueblo, al tiempo que lo sahtman
con copal.

También ha sucedido que nifos, jovenes o adultos
enferman de suenos de cole aunque nunca hallan participado
en el ritual, es decir, aunque nunca contravinieron la norma
de participar siete anos. Esta situacion se puede interpretar
de distintas maneras: que el sujeto se impresiono al ver las
formas infrahumanas de los coles o que las animas eligieron
a ese sujeto en particular para que los encarne en el siguiente
ritual o que el sujeto enfermo no pag6 en su momento la danza
de los coles o que se burlo de ellos. En cualquiera de los casos,
los enfermos deben ser sanados por los coles de la comunidad,
pues la enfermedad puede llevar hasta la muerte.

De esta manera, las normativas impuestas para la
participacion de los coles aseguran la permanencia del
mismo ritual. Dentro del esquema que ordena las practicas
rituales, no existe posibilidad de infringir las normas que
impusieron los antepasados sin recibir una sancion. Estas
normativas rituales se reafirman de manera grupal, puesto que
las reglas no son dictadas desde un aparato centralizado, sino
desde las sanciones colectivas que estigmatizan a los sujetos
infractores. Sin embargo, la sancion mayor, es la que efecttian
las animas de los mismos antepasados, pues un sujeto puede
sanar exteriormente, sin embargo, estara acompanado en
todo momento por las animas, quienes, tarde o temprano,
reclamaran su cuerpo. Esto es, las animas de los antepasados

181



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

difuntos, cobraran con la vida del sujeto la contravencion a las
normas de la comunidad.

Verbigracia, una leyenda muy difundida por tradicion
oral en Chiconamel, narra el caso de un matrimonio que se
nego a pagar las danzas de los coles que llegaron a la puerta
de su casa. Los coles insistieron varias veces llamando a gritos
a los caseros. Uno de los conyuges contest6 desde dentro del
hogar que ahi no tenian difuntos. Ante esta afirmacion, el
coordinador de la cuadrilla de coles respondio: “mas rapido
nos llamaran ustedes para que vengamos a bailar, que nosotros
seguir insistiendo”. Al cabo de un par de horas, el matrimonio
llamo a la cuadrilla para que bailaran en su casa ya que su hijo
habia muerto repentinamente de fiebre.

‘Coles’ en Chiconamel, Veracruz. 2017.

182



Marissa Rodriguez Sanchez

Asi como se espera de los coles que respeten las
normativas, asimismo se espera que exalten las emociones de
los chiconamelenses que los ven danzar, pues, en la expresion
corporal del cole que juega, se manifiesta la emocion basica de
la alegria por otorgar corporeidad a las animas y por ponerlas
en presencia de sus parientes vivos:

Aqui decimos ‘Nika muka tlaokoyalistli’ que significa que no hay

tristeza, pura alegria ¢Por qué? Porque han venido los que ya

se fueron. Vienen a visitarnos. Ahorita estdn aqui con nosotros.

‘Ancua mijtotia’: ellos estan bailando como los ve. Nosotros aqui les

decimos animas. Las animas. (cole habitante de Chiconamel).

El objeto privilegiado de este discurso ritual es el
cuerpo humano que dramatiza y experimenta, en este caso,
que se reviste de anima. En el cuerpo se inscriben los discursos
afectivos, los movimientos corporales son exagerados, los
gritos y las carcajadas aspaventosas, con lo cual hacen patente
que se divierten porque se burlan de la Muerte, pero sobre
todo porque bailan de nuevo con sus parientes difuntos al
mismo tiempo que los encarnan, lo que genera alegria para ellos
y para todos los chiconamelenses que los pueden ver.

El anima que retorna a la Tierra y al territorio de
origen, se materializa, adquiere corporeidad y se convierte en
presencia en contacto con lo humano. De esta manera, cada uno
de los participantes no s6lo reproduce los signos establecidos
del ritual conocido, sino que los reelabora conforme lo lleva
a cabo, pues si bien los coles se preparan previamente para
serlo y exaltar los valores que representan, es el individuo el

183



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

que debe destacar en su actuacion alegre para reelaborar las

acciones tradicionales:
Por ejemplo, aqui el cole es el que tiene que ser el chancista. Tiene
que chancear, o sea, no nomds yo la voy a hacer de cole y nada, voy
allegar a su casa y no le voy a echar ni un chiste; o sea, no le saco
niund sonrisa [...| Por ejemplo, el cole se pone un vestido, se mueve
un poquito mds o un poquito menos; hay unos mds chancistas y
todo lo que hace, hay que sacarle para que luego otros coles hagan
lo que hizo el mas chancista y cada vez la cuadrilla vaya mejor.
Aunque usted tenga mucho estrés, mucha tristeza, mucho de lo
que tenga, pero el cole tiene que ir a sacarle una sonrisa a usted.

(Mtro. Ignacio)

En el juego de los coles, los hombres hallan un campo
franco donde desplegar su expresion emotiva individual, la
cual armoniza con la expectativa colectiva dictada por las
normativas socioestructurales del contexto. Los hombres
migrantes que no pueden asistir a las fiestas de mijkailjuitl,
anoran jugar como cole. En su discurso se revela la alegria
que provoca la posibilidad de ser cole, al mismo tiempo que
la tristeza y la nostalgia cuando no pueden realizarlo. Los
hombres chiconamelenses en el AMM ensenan a sus hijos
varones a ser cole y las atribuciones que le corresponden.
Para esta labor de transmision de conocimientos, los padres
se ayudan de varios recursos tecnologicos, proyectando a
sus hijos videos en Youtube de cuadrillas y reproduciendo
musica vernacula u otros mas tradicionales, como ensenarles
a tocar algtn instrumento de los que conforman la banda de

184



Marissa Rodriguez Sanchez

viento y, sobre todo, contandoles acerca del ritual, mostrando
las mascaras de pemuche que llevan consigo a la ciudad de
Monterrey, vinculando a través de las mascaras, los territorios
migratorios de origen y destino.

-if‘i"'{. 7

o) ~

Cuadrilla de coles en Chiconamel, Veracruz. Noviembre, 2015.

Las mascaras de pemuche: circulacion migratoria de objetos
evocativos

Como se senald anteriormente en el apartado 1, el estudio
de la migracion transterritorial descansa principalmente en
tres unidades analiticas: la territorialidad, la construccion de
relaciones emocionales y la circulacion de objetos evocativos
emocionalmente. Asimismo, se ofrecieron las definiciones,
fundamentos y explicaciones correspondientes a cada una
de estas dimensiones. En este ultimo apartado, el analisis
se centrara en la tercera unidad: la circulacion de objetos

185



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

evocativos que activan memorias, afectos y vinculos entre
territorios. Para ello, antes de entrar en el analisis etnografico,
se presentaran algunos breves apuntes teoricos que permitiran
recuperar esta dimension.

Hans. U. Gumbrecht, en Produccion de presencia (2005),
habla del “Ser” para referirse al objeto en tanto ente material.
Sus formulaciones acerca del Ser y su des-ocultamiento, es decir, del
reconocimiento de las caracteristicas del Ser en tanto ente material,
provienen de la reflexion de la fenomenologia, del constructivismo
y de los estudios culturales; pero no sera hasta la propuesta de
Heidegger y el concepto de “estar-en-el-mundo”, el reemplazo mas
adecuado al paradigma sujeto-objeto, por cuanto le permite reforzar
su idea sobre la presencia no temporal, al privilegiar el contacto
substancial y espacial de las cosas del mundo; nociones, por otra
parte, denostadas tradicionalmente para los estudios humanisticos
y hasta la posmodernidad antisubstancialista.

De esta manera, Gumbrecht encuentra en el
pensamiento heideggeraiano la guia para asentar su propuesta
de construir lo que €l llama una “cultura de presencia”, donde
la autorreferencia dominante radica en el cuerpo que revela
el conocimiento y no proviene del sujeto que interpreta. El
autor profundiza en este concepto mediante la formulacion
de cuatro tesis: Ser como nocion de verdad, el movimiento del
Ser es multidimensional, el concepto de dasein o existencia
humana y la obra de arte como sitio privilegiado del acontecer
de la verdad, del des-ocultamiento y la retirada del Ser. De
éstas, la cuarta es la que me interesa para abordar la dimension
emocional evocada porlos objetos que viajan con los migrantes:

186



Marissa Rodriguez Sanchez

“la obra de arte como sitio privilegiado del acontecer de la
verdad, del des-ocultamiento y la retirada del Ser” (82-83).

Esta tesis se refiere a que la obra de arte es un objeto
idoneo, aunque no exclusivo, para revelar la verdad de su
significado o el “des-ocultamiento” de la verdad que entrana en
tanto objeto material. El reconocimiento de las caracteristicas
substanciales del objeto, desvela su relevancia significativa
“haciéndonos ver las cosas de modo diferente al ordinario”
(Idem). Es decir, que son objetos alegoricos, simbolicos o
evocativos de una clase de informacion que dice algo otro de
lo que es el objeto mismo. Por lo tanto, un objeto que comparta
esta caracteristica evocativa de la obra de arte, es asimismo un
objeto privilegiado para revelar informacion.

Desde la propuesta de Gumbrecht, el vinculo entre la
obra de arte y el des-ocultamiento del Ser no esta mediado por
la interpretacion, sino que esta dado a través de los conceptos
de “tierra” y “mundo” contenidos en ese objeto. Aqui “tierra”
se refiera al Ser precisamente como substancia, la presencia
misma del Ser en su materialidad (que, al mismo tiempo, des-
oculta otros elementos contenidos en ese Ser). Mientras que
por “mundo”, entiende “a las cambiantes configuraciones y
estructuras de las cuales el Ser como substancia puede volverse
parte” (Gumbrecht: 86). Es decir que, aunque el objeto y su
significado inmanente son independientes de la interpretacion
y formas dadas por cada cultura, no implica que no tenga
ninguna forma asequible a los sujetos y, ademas, que el objeto
puede sufrir transformaciones de contenido conforme a las
transformaciones contextuales por las que transita. Entonces,

187



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

se asume que el des-ocultamiento del Ser ante los sujetos,
depende mas de la capacidad y las herramientas que tal sujeto
puedadesarrollar paralograr una mayor o menor comprension
del objeto que analiza.

La intencion es pues, realizar un analisis de otros
objetos que, sin haber tenido su origen primigenio dentro del
campo artistico, comparten las caracteristicas de aquéllas en
tanto objetos estéticos con un valor simbolico o evocativo, al
menos para ciertos sujetos que cuenten con las herramientas
culturales para su decodificacion.

De esta manera expuestas las bases para llevar a cabo
el analisis material de un objeto que circula en la migracion
transterritorial, me interesa emplear como obra evocativa a
analizar, las mascaras de pemuche que los chiconamelenses
emplean para los rituales de mijkailjuitly que muchos migrantes
de esa localidad llevan consigo al destino migratorio en la
ciudad de Monterrey.

El elemento que hace posible la transformacion del
sujeto en el danzante llamado cole, es la mascara. Esta les
permite adquirir una distancia metaforica pero también
una distancia tangible espacialmente con los otros; es decir,
se reproducen en una presencia nueva, una presencia otra
que el ser cotidiano. Antes de que la migracion fuera una
constante en Chiconamel, las ropas y las mascaras de los coles
eran echadas al fuego, pues sin las animas muertas que los
portasen, se convertian en agentes contaminantes para los
vivos. En la actualidad, solo las ropas son quemadas, mientras
que las mascaras se conservan como objetos preciados y son

188



Marissa Rodriguez Sanchez

obsequiadas a algunas personas en muestra de afecto. Pero
esto solo aplica para las mascaras de pemuche, que es un arbol
propio de la region y, por la elevada migracion, ya no hay
hombres que trabajen esta madera. Por lo tanto, las escasas
mascaras de pemuche son muy apreciadas y significativas.

Los sujetos que mas frecuentemente reciben mascaras
como regalo, son los migrantes. Las llevan consigo a su lugar
de destino en el AMM, donde las colocan en las paredes de
sus casas junto con imagenes religiosas, como objetos estéticos
para ser apreciados. Las mascaras de pemuche son, pues,
objetos que circulan entre los territorios migratorios y son
objetos de una clase peculiar, distinta de un objeto ordinario,
puesto que evocan, desde su materialidad, un significado
afectivo que esinteligible solo para aquellos sujetos que posean
los conocimientos y saberes requeridos para desentrafiar ese
significado contenido.

Las mascaras de pemuche son obras evocativas
en la medida en que, desde su materialidad, confeccion y
simbolismo, des-ocultan una clase de afectividad especial,
propia de la cultura particular chiconamelense y éstas son,
especificamente, emociones relacionadas con los sujetos en su
condicion de migrantes. Asimismo, el significado inmanente
a las mascaras, contenido en su materialidad, se transforma
desde el significado primigenio como objeto construido paraun
fin expreso dentro del ritual, hasta el empleo que los migrantes
hacen de ella en el destino migratorio. La transmutacion de los
significados de la mascara es posible solo a partir del fenomeno
migratorio transterritorial, del paso del objeto de un territorioa

189



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

otro. En otras palabras: los significados materiales que trasluce
el objeto, evocan afectos diferentes en territorios diferentes.

‘Coles’ en casa de la familia Hernandez. Chiconamel, Veracruz.

La materialidad de las mascaras, es decir, la madera de
pemuche extraida del territorio de origen, des-oculta el Ser -en
términos de Gumbrecht (2005)- en su dimension espacial, ya
que evoca un lugar distinto al lugar en que se ha dispuesto en
Monterrey: “el alla” en el territorio de origen; y lo des-oculta
en su dimension temporal: “un antes” cuando se trabajaba el
pemuche, que es al mismo tiempo, antes de que la migracion
masiva hacia la ciudad de Monterrey comenzara y el pueblo
careciera de casi la mitad de habitantes que fabricaran las
mascaras. Antes, también, de que los migrantes padecieran
el desarraigo que significa la migracion. Un territorio y un
tiempo especificos expuestos como caracteristicas de la obra
evocativa, estan expuestos en la materialidad del objeto, pero

190



Marissa Rodriguez Sanchez

son susceptibles exclusivamente a aquellos quienes reconocen
la presencia de su significado: quienes comparten los codigos
culturales de tradiciones rituales y de conocimiento del
fenomeno migratorio masivo que ha padecido el pueblo en los
altimos veinte anos.

En cuanto a la finalidad con que fue producida, el valor
evocativo de la obra se incorpora remitiendo al ritual en el
que tuvo su origen, desde la planeacion hasta la ejecucion. La
utilidad primigenia de las mascaras rituales deja de ejecutarse
para dar paso a la constitucion de la mascara como objeto
estético y evocativo, portador de los saberes, de las tradiciones
y de los afectos de los migrantes y el territorio de origen. De
esta manera, la circulacion de las mascaras de pemuche entre
ambos territorios, es uno de los mecanismos por los que estos
se interconectan.

Mientras que, por otra parte, la forma y el estilo de las
mascaras remiten nuevamente a la territorialidad, a la fauna
propia del territorio natural de los migrantes que se convierte
luego en simbolo de identidad y aun en reminiscencia del
pasado, pues los animales silvestres que se emulaban en
el diseno de la mascara como venados, jabalies y jaguares
principalmente, han disminuido muchisimo en la region
debido a la caza indiscriminada y por la sobrepoblacion del
entorno. La carga simbolica de las mascaras es una carga
afectiva por cuanto evoca la nostalgia por un tiempo y un
espacio que no estan en la realidad cotidiana de los migrantes

radicados en Monterrey.

191



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Que la decodificacion del objeto sea posible entre
un grupo de sujetos, es decir, que la cosa evocada por el
objeto mismo logre ser apreciada, refiere a la identidad
colectiva. El discurso acerca de las mascaras, es uno cargado
de conocimiento del pueblo, de sus rituales y tradiciones
(que puede ser impreciso en relacion a la realidad, pero que
no disminuye en importancia por el significado que sugiere)
y, también, es un discurso cargado de emotividad, como se
aprecia en el siguiente testimonio:

Mi abuelo fue de los tiltimos artesanos aqui en Chiconamel. El hacia

mdscards, pero bonitas, oiga; porque ahora dicen que hay algunos,

pero ya no son como ellos, como era mi abuelo. Habia pemuches

mds grandes |...] Nos comiamos las flores que las preparaba mi

abuela ...] Entonces él (el abuelo) le regalo lamdscara amipapd,

pero élno se fue, él trabajabacel chile y seguia usando sumdscara; no

la quemo. La tenia ahi, por ahi en la casa. Hasta que mi mamd me

la dio con la bendicion cuando me fui para Monterrey. Hoy no me

la traje para hacerla de cole porque se maltrata, éve? No me gusta

trajinarla. Estd ahien la casa de usted y ya se la pelean mis hijos los

mds chicos, pero yo les digo “no, ésta no es cosa de jugar; hagan de
cuenta que ahi estd su abuelo, no la van a traer arrastrando, ésta es
otra cosa de mds bueno”. (Migrante en el AMM de visita en

Chiconamel por mijkailjuitl)

En Monterrey, en la casa de Luis y Paty, chiconamelenses
asentados en el AMM, hay dos mascaras de pemuche. Estan
colocadas en la pared de la escalera junto al violin, la guitarra
y la pintura de El Sagrado Corazon de Jests. La mascara mas

192



Marissa Rodriguez Sanchez

reciente la trajo el compa Julio a principios de 2017, cuando éste
hizo una visita extraordinaria al pueblo. El tio de Luis envio
la mascara al sobrino, porque, como le dijo por teléfono, sabe
cuanto le gustan y alla en el pueblo solo se estaba maltratando.
A estanueva mascara en forma de diablo le hicieron un espacio
junto a la anterior que ya tenian y que tiene forma de coyote,
a la que sus hijos Gabriel de 10 anos y Luisito de 4, le dicen “el
perrito”. Pero a Luisito no le agrado el diablo, mas bien le asusto;
le impresionaron sus formas “y eso que ya esta acostumbrado
porque le encanta ver a los coles en Youtube”, dijo su mama.

Algunos dias después, Luisito se enfermo, tenia fiebre,
estaba tan inquieto “y tan chillon” dijeron sus padres que, en
contra de su costumbre, decidieron que faltara al kinder por
un par de dias. Ni los tés ni los bafios frios redujeron la alta
temperatura corporal de Luisito. En el sopor del suefio con
fiebre, el nino balbuceo alguna palabra parecida a “diablo”.
Cuando estuvo consciente, su madre le pregunto si, en efecto,
habia sonado con diablos, a lo que el nifio respondio que si.
De inmediato el origen de la enfermedad fue descubierto: el
nifo habia enfermado de cole por la mascara recién llegada del
pueblo. Y es que, como dijo Luis padre, “ésa es una mascara
que si se us6 mucho en mijkailjuitl; las usaron mis tios y quién
sabe cuanta gente mas, porque ya tiene sus anitos; la mascara
esta ‘cargada’.

En este caso fue mas relevante el origen y lamaterialidad
de la mascara que el discurso emotivo que pudieran expresar
sobre ella, pues la eficacia de su naturaleza de mascara ritual
es independiente de la opinion que se pueda tener; la muestra

193



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

fue la enfermedad innegable de Luisito. Aunque el nifio nacio6
en Monterrey, los padres aseguran que “es chiconamelense”,
o sea, que la enfermedad de cole solo puede afectar al grupo
adscripto. Y de la enfermedad se desprende otra conclusion
contundente para los padres: que Luisito sera cole en el
futuro. El problema, en su momento, era realizar el ritual
de sanacion del nino. Paty, con muy buen humor dijo: “en
Monterrey, a esas horas de lanoche, (donde ibamos a encontrar
coles disponibles?”.

Luis padre y Gabriel, el hermano del enfermo, usaron las
mascaras para “hacerla de cole”; el copal y el copalero no fueron
problema, porque Paty siempre los usa para “limpiar la casa
de malas energias”. La banda de viento tampoco representd
un obstaculo, pues en internet se encuentran melodias por
cientos. El ritual de sanacion de Luisito se llevo a cabo vy, al
dia siguiente, se presento a clases normalmente. Pero a los
padres -sobre a Paty- no le parecio que se habia recuperado
del todo, porque “le quedo como frialdad en el cuerpo™. Si bien
las secuelas de la enfermedad de cole que padecio Luisito no
son graves, si es inminente hacer una visita al pueblo en la
primera oportunidad que tengan para realizar un nuevo ritual
de sanacion, alla en el territorio donde todos los elementos
sean los adecuados y originales para que el nifo logre curarse
totalmentey, después, cuando visiten Chiconamel en las fiestas
de mijkailjuitl, pueda jugar como cole junto con su hermano y
su padre.

194



Marissa Rodriguez Sanchez

El cuerpo discursivo, constituido por las narrativas
sobre la mascara de pemuche y por la materialidad misma del
objeto evocativo, hizo patente el lugar de las cosas del mundo,
incluido el lugar que ocupan los sujetos en relacion a los otros.
Las cosas del mundo (objetos, personas, emociones, valores),
fueron ordenadas y jerarquizadas en un esquema clasificatorio
provenientedelas socioestructuraschiconamelenses, reveladas
y condensadas en la materialidad de la mascara. El analisis de
la materialidad de un objeto evocativo que circula a través de
los territorios migratorios, muestra una clase de informacion
distinta ala que se desprende de los discursos sobre ese objeto.
En conjunto, analisis material y de las narrativas, ofrecen
un panorama mucho mas amplio para comprender como es
que los objetos, los valores y los significados emocionales, se
transforman en el trayecto de la migracion transterritorial y

vinculan ambos territorios.

195



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Mascara de pemuche en forma de jaguar.

196



Marissa Rodriguez Sanchez

CONCLUSIONES

Desde el inicio de este recorrido, el proposito ha sido claro:
llevar el analisis de la migracion Chiconamel-Monterrey a un
marco teorico distinto, capaz de alejarse de las explicaciones
ancladas tnicamente en factores econdmicos y geopoliticos,
que habian sido predominantes en el estudio de la migracion
interna en México. Esta investigacion aposto por una mirada
mas compleja y matizada, en la que las emociones, los vinculos
territoriales y la circulacion de objetos cargados de memoria,
se conjugan como ejes fundamentales para comprender la
experiencia migratoria. De esta forma, fue posible delinear
las unidades de analisis que sostienen la nocion de migracion
transterritorial, nutrida por los estudios sobre migracion
interna, los enfoques transnacionales y la perspectiva
socioestructural de las emociones. Esta perspectiva permitio
reconocer que las emociones no son solo reacciones
individuales, sino también herramientas de interpretacion,
vehiculos de agencia y articulaciones culturales que inciden
directamente en las decisiones, vinculos y significados que los
sujetos atribuyen a su experiencia de movilidad.

Al centrar el analisis en las emociones, se revelo que
la autoadscripcion chiconamelense funciona como una
narrativa afectiva de resistencia y afirmacion identitaria.
Este discurso, sostenido por practicas, objetos y memorias,
se activa frente a las tensiones y desigualdades que impone
el contexto migratorio. Las emociones funcionan entonces
como brajula y escudo: orientan, alertan, resguardan, pero
también conectan con lo colectivo y con lo ancestral. A través

197



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

del analisis de los discursos orales y los objetos significativos,
emergieron formas profundas de vinculacion territorial que
no hubieran sido visibles desde una aproximacion meramente
textual o interpretativa. El entrelazamiento de lo material y
lo simbolico permitié captar con mayor claridad los modos
en que se construyen las conexiones transterritoriales y como
éstas operan desde lo sensible y lo cotidiano.

Esta autoadscripcion cultural se vuelve mas nitida al
observar como se resignifican los territorios de destino. En
Monterrey, por ejemplo, el territorio urbano es leido por los
migrantes como un espacio potencialmente contaminante,
donde ciertas dinamicas sociales son interpretadas como una
amenaza a las normas del pueblo. Esta evaluacion no soélo
activa mecanismos de defensa, sino que también transforma
la emocion inicial del desarraigo en una experiencia duradera
de temor. Dicho temor, sin embargo, también justifica el
anhelo de retorno, que se materializa en formas tangibles: la
construccion de casas en Chiconamel, los viajes para celebrar
mijkailjuitl, y la conservacion de vinculos simbolicos con el
lugar de origen. El retorno, aun si es momentaneo, se proyecta
como horizonte reparador, como acto de reencuentro con el
orden emocional y normativo que otorga sentido.

El territorio es una categoria de primer orden en el
estudio de las migraciones, sin embargo, tal como se afirmo alo
largo del analisis, el proceso migratorio no puede ser ilustrado
soloapartirdelascaracteristicasestructuralesdelosterritorios
implicados, en un recorrido lineal carente de conflictos.
Al emplear el concepto de la territorialidad, se ha podido

198



Marissa Rodriguez Sanchez

demostrar que, durante el trayecto migratorio experimentado
por los sujetos, se reconfigura la interrelacion de estos con el
territorio en tanto las motivaciones que originan la migracion
-y la permanencia mas o menos prolongada en cada caso-, no
se mantienen inmutables. De la misma manera, la interaccion
con el territorio y con los otros, se ve modificada a partir de
cambios sociales externos, resituando constantemente a
los sujetos migrantes dentro de un esquema vivencial en
permanente transformacion.

Laterritorialidad se construye atravésde lasrelaciones
de poder que se desarrollan en el territorio y,al mismo tiempo,
los territorios significan en tanto son valorados por los sujetos
dentro de una escala de poder interterritorial con significados
individuales. En otras palabras, ciertos territorios -regiones,
pueblos, ciudades, paises-, son asociados a modos de vida
urbano, rural, moderno, tradicional; vinculados también
a ciertas actividades productivas y de poder adquisitivo:
industriales, agricolas, costosas, economicas, etc. Y, desde la
individualidad, los territorios son necesariamente vinculados
a experiencias de vida: lugar de origen, terruno, el extranjero,
lugar de subsistencia, territorios conocidos o desconocidos.
Asi, se constituyen como mas menos legitimos y mas o menos
deseables de habitar a partir de relaciones historicas que
dibujan los modos de vida en esos espacios, de las dinamicas
economicas, politicas y culturales generadas en el curso de
su historia.

A partir de estas ideas, es imprescindible reconocer la

existencia de una motivacion ulterior que impele a los sujetos

199



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

a poner en marcha el cuerpo dentro del territorio que habita al
efectuar actividades, desde las mas pragmaticas hasta las mas
extraordinarias. El sujeto evaltia su lugar en relacion a los otros
y a los territorios que le son significativos, interpretandolos
amén de los conocimientos y valores culturales con los que
cuenta. El resultado de esa interpretacion, es la actuacion
volitiva impulsada por la emocionalidad que cada situacion
despierte en el sujeto, pero en apego a las formas en que se
realizan las cosas en los contextos cultural y situacional. La
actuacion (o la abstencion a actuar), reposiciona al sujeto en
relacion a si mismo, a los otros y al territorio, transformando
dialogicamente el contexto en la generacion de nuevas
dinamicas de relacion, de adaptacion de las practicas
tradicionales, en la negociacion de poder y estatus con los
otros, y en la generacion de conflictos entre chiconamelenses
y regiomontanos, asi como entre migrantes y locales.

Por ello, para definir el tipo de relaciones que se
construyen, implica, por una parte, comprender las relaciones
entre los individuos y los territorios migratorios, asi como
identificar el significado que aquéllos le otorgan a cada espacio
fisico y simbolico en distintos momentos del proceso. Si la
migracion supone el traslado temporal o permanente del lugar
de origen en la busqueda de algtn beneficio para siy para los
allegados, entonces, el significado atribuido a los espacios
se halla necesariamente determinado por las posibilidades
de insercion economica, politica y cultural, halladas o no
en cada contexto. Los logros, vicisitudes, tropiezos y éxitos
experimentados en la busqueda del bienestar individual y

200



Marissa Rodriguez Sanchez

familiar, generan en los individuos experiencias emocionales
asociadas a los espacios transitados. Eso permite ver que
la eleccion del lugar de destino puede estar influida por el
grupo, pero finalmente se ejecuta a partir de una evaluacion
individual y no representa necesariamente un padecimiento.
De esta manera, al ser individual, interseccional y subjetivo,
el punto de vista o lazo territorial, no sera nunca el mismo del
migrante al de aquel que se queda en el pueblo, puesto que la
evaluacion de si mismo, de la alteridad, es modificada por la
situacion de la migracion.

Asimismo, hemos observado que, si bien la ejecucion de
mijkailjuitl se inscribe dentro de un ambito sagrado y cumple las
funciones de dar cohesion e identidad al grupo, no se trata de
una practica alejada de los hechos que transforman la realidad
cotidiana del pueblo; antes bien, precisamente porque el ritual
esta legitimamente institucionalizado, es un medio adecuado
para expresar las necesidades practicas de la comunidad local
y migrante. A través del analisis de las emociones desplegadas
en el ritual, constatamos que éste es también un canal
gracias al cual ciertas practicas devienen paulatinamente en
habitos. Cuestiones derivadas de la intensa migracion como
la falta de hombres en el pueblo que jueguen como coles o
que puedan regresar a celebrar a los difuntos, hacen surgir
nuevos escenarios que deben ser interpretados, poniendo en
marcha un aparato cognitivo que permita dar respuesta a las
necesidades emotivas que surgen de estos cambios.

Los discursos y los objetos vinculados a mijkailjuitl,
reflejan las formas en que se expresa y ritualiza la expresion

201



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

emocional chiconamelense, de melancolia y tristeza por los
ausentes, tanto difuntos como migrantes, y de alegria por la
reunion con ambos, manifestada de manera particular segin
losrolesque cadaindividuocumple dentrodelasocioestructura
chiconamelense y se manifiesta tanto en la oralidad como en
la materialidad de los elementos que la evocan. Los discursos
afectivos tanto como los objetos evocativos, se han ido
haciendo de lugar legitimo dentro del ritual (como disponer
fotos de migrantes vivos en la ofrenda, atesorar las mascaras
de pemuche y que éstas ya no sean agentes contaminantes
que mezclan las animas muertas con los vivos, pero so6lo
en el territorio de destino migratorio) y en otros espacios
cotidianos, como las mascaras de pemuche vueltas objetos
estéticos que evocan el territorio de origen por via material,
en la ciudad de Monterrey. Asi, se experimentan procesos de
institucionalizacion de nuevas dinamicas de interconexion
transterritorial a través de un espacio religioso legitimo.
Considerar los intercambios interrelacionales que
ejercitan la puestaen marcha del aparato cognitivoy el volitivo
ante la situacionalidad generada por la migracion con énfasis
en quién y como la expresa, ha demostrado que la negociacion
social de los afectos no transcurre sin tensiones. Es evidente
que los recursos individuales para la relacion social eficaz
provienen de las experiencias individualmente vividas, no
obstante, esos recursos son administrados socialmente.
Los roles asignados para sancionar o ser sancionado son
exacerbados segtin las caracteristicas interseccionales y tiene
mas peso, de manera general, sobre las facultades ganadas

202



Marissa Rodriguez Sanchez

individualmente. Por ejemplo, una mujer no puede jugar
como cole silo desea, pero se conforman cuadrillas de mujeres
en los afios en que son muchos los migrantes varones que no
pueden regresar al pueblo.

Las emociones, al ser recursos relacionales, son
asimismo sancionadas ahi donde la expresion individual no
encaja con la normativa socioestructural, pues las maneras de
hacer las cosas y de ordenar las cosas del mundo, incluidas las
personas y sus funciones, pertenecen al sentido comun, a la
identidad colectiva, a las socioestructuras del grupo. Poner
en entredicho el orden social, especialmente en las practicas
sagradas del ritual de mijkailjuitl, es atentar contra el orden
social en su totalidad, toda vez que los valores y emociones
que dan sentido al ritual, provienen del orden cultural mayor
que hace inteligible y razonable el mundo.

Sin embargo, como se preciso antes, el orden social
no es ni totalitario ni inmutable, y los sujetos someten a
evaluacion su cultura, toda vez que tienen una opinion sobre
ésta. Cuando los migrantes hablan de las emociones que
les despierta mijkailjuitl, no solo hablan de las bondades del
terrufio manifiestas en el ritual, sino también de las normas
y restricciones que se les impone una vez que llegan al pueblo
y que no padecen en la ciudad. Entonces, pensar la cultural
propia, es apreciarla emocionalmente. Reflexionar sobre las
formas culturales, implica un razonamiento del lugar que se
ocupa dentro de ese orden cultural y en relacion con los otros,
dentro y fuera de ese grupo.

203



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Finalmente, al profundizar en los fendmenos religiosos
resulta posible descifrar la compleja emocionalidad que los
atraviesa; las formas en que se expresa, se institucionalizan
y se ritualiza en la vida cotidiana, y la manera como se
articula, en este caso, con la migracion. Observar como estas
manifestaciones afectivas sostienen y reproducen relaciones
de poder y de estatus en el entramado social, permite
comprender que la religiosidad popular no solo articula
creencias o practicas devocionales, sino que también organiza
jerarquias y legitima vinculos comunitarios.

En el caso de la autoadscripcion chiconamelense, tales
emociones se encuentran encarnadas en cuerpos discursivos,
orales y materiales, que dotan de sentido a la pertenencia
colectiva. Analizar esta dimension, abre la posibilidad
de desentranar fenomenos que trascienden el ambito
estrictamente religioso, revelando interacciones politicas,
economicas y culturales. De este modo, se pone de manifiesto
que el estudio de la migracion transterritorial adquiere mayor
densidad interpretativa, pues en sus fundamentos implica
considerar la dimension emocional como mediaciones que
conectan lo local con procesos de mas amplio alcance.

204



Marissa Rodriguez Sanchez

BIBLIOGRAFIA

Aparicio Moreno, C.E., (2000), “La segregacion socio-

espacial en Monterrey a lo largo de su proceso de
metropolizacion”, Revista Region y Sociedad, 33, (52),
pp- 173-207.

Appadurai, A. (1996), Modernity at Large: Cultural Dimensions

Ariza,

Ariza,

of Globalization, Minneapolis, University of
Minnesota Press.

M. y D’Aubeterre, M.E. (2009), “Contigo en la
distancia. Dimensiones de la conyugalidad en
migrantes mexicanos internos e internacionales”,
Rabell, Cecilia (coord.) Tramas familiares en el México
contempordneo, pp. 225-266.

M. (2017), “Vergtienza, orgullo y humillacion:
contrapuntos emocionales en la experiencia de la
migracion laboral femenina, Estudios Socioldgicos,
XXXV (103) pp. 65-89. El Colegio de México, A.C,,
Distrito Federal, México.

Asakura, H. (2014), Salir adelante. Experiencias emocionales

por la maternidad a distancia. Ediciones de la Casa
Chata, México.

Barbalet, J. M. (2001), Emotion, social theory and social structure.

A macrosociological approach. Cambridge, Reino Unido:
Cambridge University Press.

205



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Besserer, F. (1999), “Sentimientos (In) Apropiados de las
Mujeres Migrantes: hacia una nueva ciudadania”,
Barrera, D.y Ochmichen C. (eds.), Migraciony Relaciones
de Género en México. Ed. IITA UNAM-GIMTRAP.

Besserer, F. (2004), Topografias Transndacionales. Hacia una
geogrdfia de la vida transnacional. UAM-T y Plaza y
Valdez. México.

Besserer, F. (2014), “Regimenes de sentimientos y la subversion
del orden sentimental: Hacia una economia politica de
los afectos”, Nueva Antropologia, 27 (81), pp. 55-76.

Besserer, F. y Nieto, R. (eds). (2015), La ciudad transnacional
comparada. Modos de vida, gubernamentalidad y desposesion.
Juan Pablos Editor, México.

Bonfil Batalla, G. (1990), México profundo, una civilizacion negada,
Consejo para las Culturas y las Artes-Grijalbo, México.

Bourdin, G.L. (2016), “Antropologia de las emociones:
conceptos y tendencias”, Cuicuilco Revsita de Ciencias
Antropolégicas, (67), 55-74.

Breton, D. le (2012), “Por una antropologia de las emociones”,
Revista Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos,
Emocionesy Sociedad - RELACES, (10), 67-77.

Calderon Rivera, E. (2012), La dafectividad en antropologia: una
estructura ausente. Centro de Investigaciones y Estudios

206



Marissa Rodriguez Sanchez

Superiores en Antropologia Social y Universidad
Autonoma Metropolitana-Tztapalapa.

Cerda, J.A. y Gallegos, L. (2007), La migracion indigena hacia el
noreste de México: oportunidades y retos de accion institucional
en el caso del Estado de Nuevo Leon. CDI y Consejo de
Desarrollo Social de Nuevo Leon.

Cavazos Garza, I. (1996), Breve Historia de Nuevo Leon,
FCE, México.

Cairo Carou, H. (2001), “Territorialidad y fronteras del
estado-nacion: las condiciones de la politica en un
mundo fragmentado”, Politica y Sociedad, 36, 29-38.

Cardenas Gomez, E. P. (2014), “Migracion interna e indigena
en Meéxico: enfoques y perspectivas”, Intersticios
socidles, (7), pp. 1-28.

Castaingts Teillery, J. (2008), “Antropologia simbolica y
neurociencia”, Alteridades, 18, (35), 129-138.

Consejo Nacional de Poblacion Conapo (2010), “Indice de
densidad migratoria en México”, en Gobierno del
Estado de Veracruz de Ignacio de la Llave Estudios
Regionales para la Planeacion 2010. Region Huasteca Alta,
México, [En linea].

207



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

Cruz Pineiro, R.y Acosta F. (coords.). (2015), Migracion interna
en México: tendencias recientes en la movilidad interestatal.
COLEEF, A.C., México.

Damasio, A.R. (2002), Le sentiment méme de soi, corps, émotions,
conscience, Editions Odile Jacob, Paris.

Denzin, N. K. (1985), Emotions as lived experience, en Symbolic
Interaction, 8, (2), 223-240.

Douglas, M. (2007), Pureza y peligro. Un andlisis de los conceptos
de contaminacion. Ed. Nueva vision argentina.

Durand, Jorge. (1986), “Circuitos migratorios en el occidente
de México”, en Revue Européenne des migrations
internationales, 2, (2), 49-67.

Durin, S. (coord.) (2008), Entre luces y sombras. Miradas
sobre los indigenas en el Area Metropolitana de Monterrey.
CIESAS y CDIL.

Durin, S. y Moreno, V. (2008), “Caracterizacion
sociodemogratica de la piblacion hablante de lengua
indigena en el Area Metropolitana de Monterrey,
Durin, S. (coord.), Entre luces y sombras. Miradas sobre
los indigenas en el Area Metropolitana de Monterrey.
CIESAS y CDIL.

Durkheim, E. (1982), Las formas elementales de la vida religiosa.
AKAL Editor, Espana.

208



Marissa Rodriguez Sanchez

Echanove Huacuja, F. (2002), Del campo a la ciudad de México. El
sendero de las frutas y hortalizas. Universidad Autonoma
de Chapingo-Plaza y Valdés, S.A. de C.V., México.

Elster, J. (1999), “Rationality, emotions and social norms”,
Synthese, 98, 21-49.

Fernandez Poncela, A. M. (2011), “Antropologia de las
emociones y teoria de los sentimientos”, Revista Version
Nueva Epoca, (26), 7-12.

Giménez, Gilberto. (1996), “Territorio y cultura”, Estudios
sobre las culturas contempordneas, V2, (4), 9-30.

Gonzalez Ramirez, J. (2015), Primavera regia pospuestd. El
movimiento social que resistio la guerra en Nuevo Leon 2010-
2013. Editorial Multiforo Cultural El Puente, México.

Gran Diccionario de Nazhuatl, entrada“ilhuitl”
[en  linea], en http://www.gdn.unam mx/termino/search

Gumbrecht, H. U. (2005), Produccion de presencia. Lo que el
significadono puede transmitir. Universidad Iberoamericana.

Herrera Restrepo, D. (2010), Husserl y el mundo de vida,
Revista de la Ciencia del Espiritu de la Universidad de San
Buenaventura, 52, (153), 247-274.

Hiernaux-Nicolas, D. (2005), “Vivirenla ciudad. Lo cotidiano
de lainsercion urbana en México”, en Bodson, P. et. al.

209



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

(eds.), Vivirenla ciudad. Lo cotidiano de la insercion urbana
en México, América Central y el Caribe, BUAP-FLACSO-
GIM, Costa Rica, 253-269.

Hirai, S. (2009), Economia politica de la nostalgia: un estudio
sobre la transformacion del paisaje urbano en la migracion
transnacional entre México y Estados Unidos. Juan Pablos
Editor y UAM- I, México.

Hirai, S. (2012), “{Sigue emociones y significados!: la
etnografia multisituada y el estudio de la migracion
transnacional”, Ariza, M. y Velasco L. (coords.),
Métodos cualitativos y migracion internacional, IIS-UNAM
y COLEF, México, 2012, 81-111.

Husserl, E. ([1936]-2008), La crisis de las ciencias europeas y la
fenomenologia trascendental. Prometeo Libros, Buenos

Aires.

Instituto Nacional de Estadistica y Geografia INEGI
(2017), en  http//www.beta.inegi.org. mx/app/
areasgeograficas/?ag=30

Juarez Diaz, D., & Garcia Amador, C. (2025). “Evolucion y
causas de la migracion interna en México: un analisis
de los periodos 1995-2000 y 2015-2020". Revista
Pucblos y Fronteras, 20, 1-26.

Kemper, T. (1978), Toward a sociology of emotions: some problems
and some solutions, en The American Sociologist, 13,

(1), 30-41.

210



Marissa Rodriguez Sanchez

Lahire, B. (2000), El espiritu sociolégico. Manantial, Buenos
Aires. Lewis, O. (1986), Antropologia de la pobreza,
FCE, México.

Lindon, A. (2006), “Geografias de la vida cotidiana”, Lindon,
A.y Hiernaux, D. (coords), Tratado de Geografia Humana.
UAM, México.

Lindon, A. (2009), “La construccion socioespacial de la ciudad: el
sujeto cuerpoy el sujeto sentimiento”, Revista Latinoamericana
de Estudios sobre Cuerpos, Emociones 'y Sociedad, 1, (1), 6-20.

Lopez Carrera, J.C. (coord.) (1998), Creer, beber, curar: historia
y cultura en Iturbide, Nuevo Leon. Fondo Estatal para la

Cultura y las Artes en Nuevo Leon.

Lopez Carrera, J.C. (coord.) (2001), El acoso de la sombra:
rastro cultural del venado, en el Noreste de México,
0 “no se debe cazar por vicio”, Tesis de maestria en
Humanidades no publicada, UDEM, Premio Nacional
de Investigacion “Francisco Javier Clavijero” ala mejor
tesis de maestria del afio 2001, en el Area de Historia
y Etnohistoria.

Mackinlay, H. (2004), “Concentracion de tierras, eficiencia 'y

productividad en la rama del tabaco: un experimento
fallido de los noventa”, Alteridades, (14), 27, 31-56.

Marcus, G. (2001), “Etnografia en/del sistema mundo. El

211



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

surgimiento de la etnografia multilocal”, Alteridades,
11, (22), 111-127.

Marcus, G. y Fischer, M. (2000), La antropologia como critica
cultural. Un mundo experimental en las ciencias humandas.
Amorrortu Editores, Argentina.

Matta, R. da (2006), Carnavales, malandros y héroes. FCE,
Espana.

Mercadillo, Diaz, ].L., y Barrios, F.A. (2007), “Neurobiologia
de las emociones morales”, Salud Mental, 30, (3), 1-11.

Oehmichen, C. (2002), “Parentesco y matrimonio en la
comunidad extendida: el caso de los mazahuas”,
Alteridades 12, (24), 61-74.

Olvera, J.J. et al. (2011), Poblacion indigena ¢ instituciones de
educacion media superior en Nuevo Leon. Panorama de
insercion y politicas institucionales de acceso y permanencia.
Centro de Estudios Interculturales de la Universidad

Regiomontana y CDL

Platon (1992). Obras completas. Tomo 111, Dialogo VI “Filebo”.
Medina y Narvarro, Madrid. (version digital).

Pérez Monterosas, M. (2010), “Nodos sociologicos para
explicar la migracion. Los procesos de accion,
interaccion y red social”, Sociogénesis, Revista Electronica
de Sociologia, (4), 2-35.

212



Marissa Rodriguez Sanchez

Pintor-Sandoval, R., & Israel-Cazares, M. de ]. (2023).
“Migracion interna en México. Un analisis al estudio
regional en Los Cabos, B.C.S”. Ra Ximhai, 19(1), 15-41.

Pons Rabasa, A. (2016), De las transformaciones sociales a las
micrcopoliticas corporales: un archivo etnogrdfico de la
normalizacion de lo *transy los procesos de corposubjetivacion
en la Ciudad de México. Tesis de Doctorado en Ciencias
Antropologicas, UAM-1.

Ramos Tovar, M.E., (2009), Migracion e identidad: emociones,
familia, cultura, Fondo Editorial de Nuevo Leon,
México.

Rivera Sanchez, L. (2017), “De la migracion interna a la
migracion internacional en México. Apuntes sobre la
formacion de un campo de estudio”, Iconos Revista de
Ciencias Sociales, (58), 37-57.

Rodriguez Garza, W. y Sieglin V. (2009), “Migracion
y transformacion de las estructuras politicas
tradicionales en las comunidades indigenas: el caso de
un asentamiento indigena en el Area Metropolitana
de Monterrey”, Ramos Tovar, M. E. coord., Migracion
¢ identidad: emociones, familia, cultura. Fondo Editorial de
Nuevo Leon.

Rosaldo, M. Z. (1984), “Toward an anthropology of self and
feeling”, Shweder y Levine (eds.), Culture Theory: Essays

213



Mijkailjuitl: entre la alegria, el temor y el orgullo

on Mind, Self, and Emotion, Cambridge University Press,
Cambridge.

Rosales Ortega, R., Gutiérrez, S. y Torres, J.L. (coords).
(2000), La interdisciplina en las ciencias sociales. UAM-I,
México.

Rouse, Roger. (1991), “Mexican Migration and the Social Space
of Postmodernism”, Didspora, 1, (1), 8-23.

Salas Quintanal, H., Rivemar Pérez, M. L. y Velasco Santos,
P. (2013) (eds.), “Nuevas ruralidades. Expresiones
de la transformacion social en México”, Iconos Revista
de Ciencias Sociales, UNAM y Juan Pablos Editores,
Mexico, D.F., (47), 160-162.

Sanchez Albarran, S. y Garcia Martinez, A. “Politica social
y migracion de jovenes en comunidades nahuas del
norte de Veracruz”, Revista Reflexiones. Economia y
Politicas Publicas, (18), s/p.

Segalen, M. (2005), Ritos y rituales contempordneos. Alianza

Editorial, México.

Torregrosa Peris, J.R. (1984), “Emociones, sentimientos y
estructura social”, Torregrosa, J.R. y E. Crespo (eds.).
Estudios bdsicos de psicologia social. CIS-Hora, Madrid.

Torres, F., (2018), “Ocultamiento e invisibilizacion: mayores
problemas para indigenas en Nuevo Leon”, Conacyt

214



Marissa Rodriguez Sanchez

Prensa, en http://conacytprensa.mx/index.php/ciencia/

humanidades/20346-ocultamiento-invisibilizacion-

indigenas-nl,

Turner, J. H. y Stets, J.E. (2006), The sociology of emotions.
Cambridge University Press, Nwe York.

Vitale, Ermanno. (2006), Ius migrandi. Editorial Melusina,

Espana.

Zimmerman, K. (1991), “Lengua, habla e identidad”, Estudios
de Lingtiistica Aplicada, (14), pp. 7-18.

215



El presente libro Mijkailjuitl: entre la alegria, el
temor y el orgullo. Un analisis de la migracion
transterritorial Chiconamel-onterrey, se termino
de imprimir en el mes de Noviembre, de 2025,
en la ciudad de Monterrey N.L. La portada y el
formato electronico fue realizado por Enrique
Alejandro Gonzalez Cuevas del Centro de Estudios

Humanisticos.





