


Mijkailjuitl: 
entre la alegría, 

el temor y el orgullo
Un análisis de la 

migración transterritorial 
Chiconamel-Monterrey



Mijkailjuitl: 
entre la alegría, el temor y el orgullo

Un análisis de la 
migración transterritorial 
Chiconamel-Monterrey

Marissa Rodríguez Sánchez 
Serie: Voces Fundamentales: Científicas Sociales y Humanistas

Núm. 2



©Universidad Autónoma de Nuevo León

ISBN: 978-607-27-2742-7
ISBN electrónico: 978-607-27-2747-2
Centro de Estudios Humanísticos. Biblioteca Universitaria Raúl Rangel Frías, Av. 
Alfonso Reyes No. 4000 Nte. Col. Regina, C.P. 64290, Monterrey, Nuevo León, 
México. www.ceh.uanl.mx.

Este libro ha sido dictaminado por pares académicos.
Derechos reservados. Se permite la reproducción parcial para fines académicos 
citando la fuente.

Impreso en Monterrey, Nuevo León, México.

Santos Guzmán López
Rector

Mario Alberto Garza Castillo
Secretario General

José Javier Villarreal Álvarez-Tostado
Secretario de Extensión y Cultura

César Morado Macías
Director de Humanidades e Historia

Beatriz Liliana de Ita Rubio
Coordinadora del  Centro de Estudios Humanísticos

Rodríguez Sánchez, Marissa (Autora)

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo. Un análisis de la migración 

transterritorial Chiconamel-Monterrey / Marissa Rodríguez Sánchez, (Autora). 

Monterrey, N.L.: Centro de Estudios Humanísticos, UANL, 2025.

217p. (Serie Voces Fundamentales CEH Núm. 2) 
Emociones – Migración – Transterritorialidad – Ritual – Antropología



ÍNDICE

Agradecimientos	                                                                          1
	
Introducción 	                                                                                      3
Entre cerros, altares y discriminación                                            4

Hacia un desplazamiento de temas
clásicos en  antropología:
migración y emociones                                                                       8

Estructura del libro                                                                             15
	
De la migración interna a la 
migración transterritorial                                                            
¿Y las emociones? Un repaso necesario 
a las perspectivas tradicionales sobre 
migración interna                                                                                     19

Las emociones en clave transnacional                                           27

Una mirada socioestructural a la
experiencia emocional                                                                        32

Emociones: herramientas para la
interrelación cultural                                                                          37

Migración y crisis emocional                                                              41

Unidades de análisis para la 
migración transterritorial                                                                      43



	

Territorio: una crítica al localismo
metodológico                                                                                              44

De territorio y territorialidad                                                                48

Construcción de relaciones emocionales                                             51

Circulación de objetos evocativos: 
rastrear desde la materialidad	                                                                         53
	
Migración transterritorial
Chiconamel–Monterrey:
 entre el temor y el orgullo
Chiconamel: apuntes contextuales	                                                                                        59
	
Identidad lingüístico-cultural: 
primero chiconamelenses, luego nahuas                                            62

Nociones socioeconómicas de la
identidad chiconamelense                                                                       66

Nociones del entorno                                                                                     69

Breve etnografía del movimiento: 
el trayecto como identidad                                                                            71

La migración Chiconamel–Monterey                                                       77

Territorialidad y migración 
Chiconamel-Monterrey                                                                          79

Los territorios y el punto de 
vista de quien enuncia                                                                           90



Monterrey: destino migratorio de 
alta discriminación                                                                                     98

Ser chiconamelense en Monterrey                                                          103

Temor a la contaminación 
ideológica en Monterrey                                                                             112

El orgullo de ser chiconamelense                                                             122
	
El ritual de mijkailjuitl: la alegría 
y la exclusión Transformación 
del calendario ritual-emocional                                                                   133
	
Emociones y rituales                                                                                    149

Nuevas dinámicas rituales                                                                         153

Género y jerarquía en el orden ritual                                                     168

La alegría de los coles	                                                                                 177

Las máscaras de pemuche: circulación
migratoria de objetos evocativos                                                              185

Conclusiones                                                                                              197

Bibliografía                                                                                                     205





1

Marissa Rodríguez Sánchez 

AGRADECIMIENTOS

MI MAESTRO NICASIO HERNÁNDEZ ME HABLÓ de Chiconamel por 
primera vez y más tarde me invitó a vivir de cerca el mijkailjuitl. 
Le agradezco esta oportunidad de aprendizaje y, a él y a los 
suyos, la hospitalidad con la que me recibieron en sus hogares, 
permitiéndome conocer el pueblo desde dentro y ofrendar en 

familia. Tlazokamati huel miak.
A los habitantes de Chiconamel: a las y los maestros, a 

las mujeres, a los niños que me guiaron por la sierra, a los coles, 
a los músicos y al presidente municipal Alejandro Sánchez. A 
todas y todos, por su hospitalidad y, sobre todo, por acompañar 
este trabajo con apertura, compartiendo historias de vida, 
memorias y los afectos que sostienen a la comunidad. Nochipa 
ipan noyoltsin.

A Shinji Hirai, porque gracias a su estudio pude imaginar 
este proyecto y por el aliento que me brindó para desarrollarlo. 
A Angela Giglia, en memoria, por su guía generosa que ayudó a 
definir el rumbo de este análisis.

Finalmente, expreso mi gratitud al Centro de Estudios 
Humanísticos de la UANL y, en particular, a Liliana de Ita, por 
hacer posible que este libro llegara a publicarse.



2

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo



3

Marissa Rodríguez Sánchez 

INTRODUCCIÓN

ESTE LIBRO ES EL RESULTADO DE LA TESIS realizada durante 
mis estudios de maestría en Ciencias Antropológicas 
en la UAM-I (2016-2018). Sin embargo, el impulso y las 
actividades que lo originaron, nacieron mucho antes de 
plantearlo como un proyecto académico. En el año 2014, 
desde Monterrey, acompañé a mi maestro de náhuatl y a su 
familia, en el viaje de visita a su natal Chiconamel. Se trata 
de un pueblo nahua enclavado en la sierra veracruzana de 
la Huasteca Alta. El motivo, como cada año, era celebrar 
mijkailjuitl (día de muertos). 

Aquel recorrido, marcado por la intensidad ritual y la 
vitalidad comunitaria, me permitió advertir aspectos que no 
figuraban en mapas oficiales ni en documentos institucionales: 
una relación histórica reciente, pero ya densa, entre ambas 
localidades y una considerable comunidad chiconamelense 
asentada en el Área Metropolitana de Monterrey. El nexo 
entre territorios se había ido tramando por la vía del trabajo, 
de la religiosidad, de las redes solidarias y los desplazamientos 
cíclicos; pero también por vía del despojo, del miedo, del 
orgullo y de la resistencia.

Las conversaciones acerca de lo similar y lo diferente, 
de la inserción sociolaboral y las experiencias emocionales 
provocadas por la migración, revelaban un tipo de movilidad 
anclada precisamente en la festividad de los muertos. Lejos de 
ser una mera pausa vacacional, esta fecha funcionaba como 
eje articulador -económico, simbólico y político-, del circuito 
migratorio Chiconamel-Monterrey. Era, para muchos, el 



4

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

momento de la visita al terruño, el tiempo del reencuentro con 
los vivos y con los muertos; la razón íntima y a la vez colectiva 
que daba sentido a su migración. Era, además, una escena 
privilegiada para observar cómo los afectos encarnados activan 
memorias, recrean lugares, resignifican los objetos y refuerzan 
o fracturan las relaciones sociales, políticas y de pertenencia.

Fue allí, en ese cruce entre ritual y migración, entre la 
fiesta y la nostalgia, entre lo sagrado y lo político en el marco 
de los desplazamientos transterritoriales, que comenzó 
a delinearse la pregunta que orienta este libro: ¿cómo se 
experimentan y se expresan las emociones en contextos de 
migración interna cuando el desplazamiento transforma no 
sólo el lugar donde se vive, sino también las formas de sentir, 
de recordar y de pertenecer? 

Entre cerros, altares y discriminación
La ciudad de monterrey ha sido históricamente un territorio 
de tránsito y asentamiento migratorio. Como capital 
industrial y sede de algunos de los conglomerados económicos 
más relevantes del país, ha atraído poblaciones de distintas 
regiones. Entre las décadas de los setenta y de los noventa del 
siglo pasado, la inmigración interna aumentó en un significativo 
849%. La población hablante de una lengua indígena pasó de 
787 sujetos en 1970 a 7,467 en 1995, y luego a 59,300 en el año 
2015, de los cuales la gran mayoría se concentra en el Área 
Metropolitana de Monterrey AMM (CDI; 2016). Del total de 
la población indígena en Nuevo León, 58.4% son hablantes 
de náhuatl provenientes principalmente de las Huastecas 



5

Marissa Rodríguez Sánchez 

veracruzana, potosina e hidalguense. Respecto de la población 
total en el estado, las comunidades indígenas representan el 
1.16% de los habitantes (CDI, 2016).

A pesar de su considerable presencia, las prácticas 
discriminatorias contra las personas indígenas son 
persistentes y estructurales, manifestándose en ámbitos 
como el laboral, educativo y habitacional. La afluencia en 
aumento ha transcurrido sin que existan políticas de inclusión 
cultural efectivas, lo que ha agravado su marginación 
urbana (Feldman, 2020). La Encuesta Nacional sobre 
Discriminación registró que cerca del 40% de la población 
indígena ha sufrido discriminación al intentar acceder 
a servicios públicos, en contextos laborales o escolares 
(ENADIS, 2017). Esta combinación de violencia y falta de 
reconocimiento institucional, ha fomentado estrategias de 
auto-invisibilización: muchas personas indígenas dejan de 
hablar su lengua materna en espacios públicos, ocultan sus 
orígenes o asumen identidades mestizas como mecanismos 
de supervivencia urbana, procesos que han sido descritos 
como una forma de auto-ocultamiento cultural (Olvera 
et.al., 2011) impulsada por la presión social (López, Moreno 
& Picazzo, 2024).

El caso de la comunidad chiconamelense, sin embargo, 
no encajan en esa narrativa. En sus trayectorias, se advierte 
una apropiación territorial y una participación política muy 
activa, tanto en el pueblo como en Monterrey, principalmente 
a través de las ocupaciones laborales que efectúan en la 
ciudad, ligadas a prácticas identitarias y distribuidas bajo 



6

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

una clara división de género. Por un lado, procuran limitar 
al mínimo las relaciones cotidianas con regiomontanos, 
mientras, por otro, estrechan vínculos con paisanos, 
impulsados por un sentimiento de protección cultural y por 
la prevención ante una potencial “contaminación ideológica”. 
La religión católica, manifestada en prácticas de religiosidad 
popular, opera como espacio de interacción controlada con 
la sociedad local; desde ahí, algunos migrantes asumen un 
papel de guardianes morales, convencidos de tener una fe 
más firme que la de los urbanos.

Ese orgullo por el origen es reiterado, afirmado y 
defendido, e incluso se materializa en la disposición del espacio 
doméstico. Aunque en Monterrey no se celebran los rituales 
anuales más importantes del calendario chiconamelense —el 
carnaval, la fiesta patronal o mijkailjuitl—, los hogares migrantes 
están decorados permanentemente con objetos rituales 
asociados al Día de Muertos. Estos funcionan como puentes 
afectivos entre territorios, evocando no sólo un lugar, sino una 
forma particular de sentirlo. A diferencia de las otras fiestas, 
que por un tiempo dejaron de celebrarse tras el éxodo masivo, 
mijkailjuitl ha conservado su fuerza simbólica y emocional. 
Por ello, los vínculos afectivos, económicos y políticos que 
se reactivan durante estas fechas, permiten observar cómo la 
migración no disuelve las prácticas, sino que las resignifica. 

Chiconamel, ubicado en el norte del estado de 
Veracruz, tiene una población aproximada de 3,600 habitantes 
mayoritariamente nahuas (INEGI, 2020); es cabecera de 61 
localidades rurales y se encuentra catalogado como uno de los 



7

Marissa Rodríguez Sánchez 

municipios con mayor grado de rezago social y marginación 
en la región huasteca (CONEVAL, 2020). Si bien la migración 
internacional es escasa, la migración interna se ha constituido 
como un componente estructural de la vida social y económica. 
Las calles del pueblo que habitualmente se hallan vacías el resto 
del año, en fechas de mijkailjuitl, se llenan con la comunidad 
migrante de visita; las casas se habitan nuevamente y el pueblo 
recobra temporalmente su vitalidad entre la fiesta, las danzas 
y los altares dispuestos en la sierra.

Por lapso de cuatro años, entre 2014 y 2017, realicé 
trabajo de campo en Monterrey de forma extendida y, en 
Chiconamel, lo hice durante estas festividades, lo cual 
me permitió identificar patrones de movilidad que no 
han sido registrados en los documentos oficiales, pues no 
existen estudios previos de esta migración. A partir de 47 
entrevistas semiestructuradas, emergió un dato revelador: 
en prácticamente cada familia, al menos una persona había 
migrado, siendo Monterrey el destino más recurrente. Aunque 
no existen estadísticas que documenten con precisión el inicio 
de este flujo migratorio, la memoria colectiva sitúa sus orígenes 
en los primeros años de la década de 1990, asociándolos con 
la intensificación de las crisis agrícolas y la disminución de 
apoyos institucionales al campo.

Ahora bien, las ciencias sociales en décadas pasadas, 
tendían a abordar los procesos migratorios internos en general 
y en particular en Monterrey, desde enfoques fragmentarios, 
ya sea aduciendo la ciudad como lugar de paso hacia Estados 
Unidos, o bien, describiéndola como un polo de atracción 



8

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

migratoria bajo lógicas estructural-funcionalistas. En ambos 
casos, los sujetos migrantes fueron representados muchas de 
las veces como actores movidos exclusivamente por causas 
económicas, lo cual dejaba fuera del análisis su agencia, sus 
decisiones, vínculos afectivos y formas de habitar la ciudad. 
Este estudio parte de la necesidad de replantear esa mirada, 
incorporando las experiencias emocionales, trayectorias y 
sentidos que los propios migrantes otorgan a su desplazamiento 
y asentamiento.

En este paisaje entre cerros, altares y la experiencia del 
desarraigo en una ciudad caracterizada por el rechazo a formas 
de vida indígena, se tejen los desplazamientos transterritoriales 
que explora este libro. La migración, lejos de ser una ruptura, 
se convierte en una forma densa de continuidad y sentido. Y 
las emociones, lejos de ser residuales o anecdóticas, emergen 
como clave para comprender cómo se habita, se recuerda y se 
lucha desde lo identitario.

Hacia un desplazamiento de temas clásicos en antropología: 
migración y emociones
Este texto se sitúa en dos campos clásicos de la antropología: la 
migración y las emociones. El primero, ampliamente abordado 
mediante marcos teóricos robustos en constante reevaluación 
para dar respuesta a las complejidades de los fenómenos 
en diversos tiempos y lugares. El segundo, las emociones, 
presente desde los orígenes de la disciplina, en las etnografías 
clásicas (Calderón, 2012) e incluso antes, en las reflexiones 
filosóficas sobre la conducta humana. Fue, no obstante, una 



9

Marissa Rodríguez Sánchez 

dimensión implícita, secundaria o incluso descartada durante 
largo tiempo en las ciencias sociales. 

La configuración de una teoría particular para su 
análisis, se dio sólo después de las teorías provenientes del 
posestructuralismo, de los estudios culturales, de la sociología 
interpretativa, del feminismo y los estudios de género, para 
traer a la luz la naturaleza relacional de las emociones (Lutz, 
en Calderón: 22) y con ello evidenciar que la motivación de los 
afectos siempre proviene del exterior; es decir, de la interacción 
social que atañe directamente a la labor antropológica.

Este renovado interés por los afectos, no puede reducirse 
a un momento específico ni a una sola corriente. Su emergencia 
responde a múltiples factores —teóricos, históricos, 
disciplinarios (Fernández Poncela, 2012)— y ha dado lugar a 
una vasta producción que atraviesa campos disciplinares de 
las ciencias sociales. Tal auge, sin embargo, ha complicado 
también su delimitación conceptual y metodológica (Lara 
& Enciso, 2013), y persiste una tensión entre los abordajes 
estructurales, interpretativos y fenomenológicos. No obstante, 
encontramos convergencias extendidas, como el rechazo a 
las visiones esencialistas o universalistas de las emociones, 
así como el consenso acerca de la variabilidad de las culturas 
afectivas (Le Breton, 2012). 

Uno de los puntos críticos ha sido la herencia 
de la dicotomía razón-emoción, que se multiplica en 
la contraposición entre naturaleza-cultura, objetivo-
subjetivo, etc. Esta división, de raíz positivista y raigambre 
estructuralista, relegó por décadas las emociones al ámbito 



10

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

de lo irracional, como si no fuesen parte legítima del análisis 
científico. En cambio, una reevaluación socioestructural 
busca entender cómo los sujetos significan su experiencia 
a través de las experiencias emocionales. No sólo cómo se 
interpreta el mundo, sino de qué modos se produce, modela 
y se habita a través de los afectos. En otras palabras, las 
emociones son herramientas fundamentales para llevar a 
cabo la evaluación de las situacionalidades experimentadas 
en las interrelaciones culturales.

Esta apuesta analítica implica, asimismo, interrogar 
el modo en que producimos conocimiento en el campo 
antropológico; cómo describir sin caer en el espejismo de la 
neutralidad; qué lugar ocupa la subjetividad del investigador 
y la de sus interlocutores, entre otras cuestiones. Estas 
preguntas se vinculan con el debate ya clásico sobre la 
“autoridad etnográfica” (Clifford, 1983; Marcus & Fischer, 
2986); es decir, la necesidad de reconsiderar tanto las 
condiciones de la representación como la densidad afectiva 
de lo vivido (Rosaldo, 1989), así como poner en duda las 
teorías hegemónicas que pretendían abarcar una amplia gama 
de fenómenos sociales bajo el mismo tratamiento, partiendo 
del supuesto tácito homogeneizante de las experiencias 
emocionales en todas las culturas. 

Tal descreimiento en posturas paradigmáticas deriva 
en una multiplicidad de perspectivas interpretativas. Si 
una gran teoría buscaba registrar lo regular y lo uniforme, 
la antropología de aquí en adelante se orientará a aquello 
que escapa a la teoría totalizadora, haciendo hincapié en la 



11

Marissa Rodríguez Sánchez 

contextualización de los problemas sociales, en los sentidos 
de la vida social de quien la protagoniza, en la explicación de 
las singularidades, de las excepciones y en la indeterminación 
en los fenómenos observados (Marcus y Fischer: 29).

El momento actual representa, pues, una etapa de 
intensa experimentación conceptual, en la que se buscan nuevas 
herramientas para describir la realidad social y comprender 
los procesos de producción cultural más allá de las fuentes 
hegemónicas tradicionales. Sin embargo, esta búsqueda no 
implica un rechazo absoluto de los marcos teóricos que antes 
dominaron el campo; por el contrario, muchos de ellos son 
reactivados, resignificados o tensionados críticamente. La 
creatividad se convierte en motor metodológico y epistémico, 
impulsando abordajes que, si bien conservan el interés por 
objetos y fenómenos clásicos de la investigación antropológica, 
los analizan ahora desde perspectivas más situadas, sensibles 
a las particularidades históricas, territoriales y afectivas. Así, 
los saberes acumulados conviven con la apertura hacia nuevos 
temas, actores y experiencias sociales, en un esfuerzo por 
captar la complejidad del presente, sin renunciar al legado 
crítico de la disciplina.

Desde este desplazamiento teórico y metodológico de 
la vida emocional en sociedad, resulta pertinente replantear 
también la manera en que se ha conceptualizado la migración 
en el ámbito académico; particularmente en lo que atañe a las 
migraciones internas -que es el caso que se presenta en este 
estudio. Así, una definición clásica ampliamente aceptada 
para ésta, indica que se refiere a aquellos “desplazamientos 



12

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

territoriales [en los que] se cruzan límites jurídico 
administrativos municipales, estatales o regionales” (Cruz, 
2015: 9). Aceptando esta definición como punto de partida 
para el análisis de la migración interna, se presume que el 
aparato gubernamental logra efectivamente precisar las 
dinámicas sociales y culturales que se llevan a cabo dentro 
de sus fronteras a partir sólo de una delimitación jurídico 
administrativa, en apariencia, sin conflicto. 

Empero, en la realidad, los desplazamientos no son 
realizados mecánicamente por un agente que advierte el 
cambio territorial por sus características jurisdiccionales; 
antes bien, los sujetos reconocen los territorios y se reconocen 
pertenecientes o ajenos a estos, amén de las relaciones sociales 
y de las variaciones culturales. Además, el traspaso amplio y las 
evidencias migratorias muestran la interconexión, por variados 
medios, de los territorios de origen y destino. Entonces, 
aquí se propone reformular su abordaje bajo el concepto de 
“migración transterritorial”. Este concepto enfatiza que no 
se trata simplemente de traspasar fronteras administrativas, 
estatales o municipales, sino de atravesar territorios que, más 
allá de su delimitación legal, poseen densidades históricas, 
afectivas y simbólicas. 

Asimismo, la migración transterritorial -como se 
formula en detalle más adelante-, contempla el análisis de la 
transmutación del poder y del estatus que los sujetos migrantes 
detentan según el lugar que ocupen en las socioestructuras, en 
uno y otro(s) territorio(s). Esto es, que el (auto)reconocimiento 
identitario es relacional en sentido profundo, lo mismo que 



13

Marissa Rodríguez Sánchez 

las emociones. De ello derivan los tipos de relaciones sociales, 
políticas y económicas que las comunidades migrantes logren 
o no establecer en cada espacio; de la mano, las experiencias 
emocionales que los desplazamientos, el desarraigo, el 
encuentro y desencuentro con los territorios y con los otros, 
susciten en ellas.

En resumen, desde el abordaje de la migración 
transterritorial, se descentraliza el aspecto geopolítico para 
comprender el espacio como agente externo que motiva o frena 
los desplazamientos a partir de los afectos que despiertan 
en los sujetos que, a su vez, se hallan colocados en un lugar 
socioestructural particular dependiente de su origen, auto-
adscripción y características interseccionales. Por lo tanto, 
proponer el acercamiento desde la transterritorialidad, no 
significa permutar llanamente la nomenclatura, sino que 
pretende lograr un alcance analítico mayor para comprender 
los fenómenos migratorios que tienen lugar dentro de un 
territorio nacional, en una escala afectiva.

El estudio antropológico de la vida emocional de las 
comunidades migrantes, se ha especializado en la migración 
transnacional debido al alejamiento espacial de sus actores que 
repercute en transformaciones sociales allende las fronteras 
nacionales, de lo que se presumen cuotas emocionales más 
profundas por el encuentro con nuevos territorios culturales. 
Los estudios transnacionales de la migración han abordado 
la dimensión afectiva de estos procesos, reconociendo que no 
sólo transforma estructuras sociales, sino también vínculos, 
emociones y subjetividades (Hirai, 2009; Besserer, 2014; Ariza 
y D’Aubeterre, 2009; Asakura, 2014). 



14

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Destacan la circulación simultánea de personas, ideas, 
símbolos y objetos entre territorios distantes, desmontando la 
idea de una escisión entre lugares de origen y destino, a pesar de 
la lejanía geográfica. De igual manera, se observa críticamente 
los efectos emocionales tanto en quienes se desplazan como en 
quienes permanecen en los lugares de origen. Las emociones, 
en este marco, no se entienden simplemente como vivencias 
íntimas, sino como parte de una red compleja de relaciones que 
se entrelazan con condiciones materiales, valores compartidos 
y formas de habitar los espacios recorridos. Migrar no sólo 
implica moverse físicamente; implica también transformar 
lugares, afectos, vínculos y sentidos de pertenencia.

Mientras este enfoque ha sido ampliamente 
desarrollado para analizar las migraciones internacionales, la 
dimensión emocional en los fenómenos migratorios internos 
seguía prácticamente inexplorada a pesar de su complejidad 
y su potencial transformador. El caso que aquí se presenta 
apunta precisamente a cubrir esa laguna. En contextos de 
acelerada urbanización como el mexicano (Cruz, 2015), donde 
la migración interna ha transformado profundamente tanto 
las estructuras urbanas como las rurales, los desplazamientos 
no pueden comprenderse sólo como respuesta a factores 
estructurales como los económicos. Es necesario considerar 
cómo inciden en la vida emocional de quienes migran, en su 
percepción del mundo, en su relación con el pasado, en su 
manera de habitar el presente.

Por estas razones, me propuse indagar hasta qué punto 
los marcos conceptuales de los estudios transnacionales 



15

Marissa Rodríguez Sánchez 

podían emplearse para iluminar las experiencias emocionales 
que se viven dentro de las fronteras del país. En este sentido, 
Monterrey —mi ciudad natal— y el estado de Nuevo León, 
marcados históricamente por el tránsito y la recepción 
migratoria, reclaman una comprensión más profunda de los 
procesos emocionales que experimentan quienes protagonizan 
estas trayectorias.

En suma, hablar de migración transterritorial es hablar 
de movimientos que desbordan mapas administrativos. Es 
atender a los afectos que cruzan los cuerpos, a las cosas que los 
acompañan en su tránsito, a los lazos que se cortan y rehacen, 
a las transformaciones que no caben en las categorías censales. 
Y, sobre todo, es reconocer que, incluso dentro de las fronteras 
de un mismo país, migrar puede ser una experiencia crítica, 
dolorosa y productiva, que moviliza tanto estructuras sociales 
como emociones profundas.

Estructura del libro
Este libro se compone de tres capítulos que, si bien abordan 
dimensiones distintas del fenómeno migratorio, comparten 
una preocupación común: comprender cómo las emociones 
moldean y son moldeadas por las trayectorias migratorias de 
los habitantes del pueblo nahua de Chiconamel, Veracruz, 
particularmente en su vínculo con la ciudad de Monterrey. 
A lo largo de sus páginas se articulan diversos marcos 
teóricos y metodológicos, se presentan escenas etnográficas 
y se exploran con detenimiento los lenguajes emocionales 
que emergen entre quienes migran, quienes permanecen y 
quienes retornan.



16

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

El primer capítulo plantea un diálogo entre los estudios 
clásicos de migración interna, los enfoques transnacionales y 
la perspectiva socioestructural de las emociones, con el fin de 
proponer el concepto de migración transterritorial. A través 
de una revisión crítica, se identifica que, si bien ha habido 
intentos por considerar las subjetividades de los migrantes 
indígenas en zonas urbanas, sigue pendiente una teoría de las 
emociones que permita comprender con mayor precisión las 
transformaciones sociales derivadas de la movilidad interna. 
La noción de “circuito migratorio” sirve como punto de partida 
para pensar los vínculos entre territorios desde una lógica de 
circulación constante de personas, afectos y objetos, en una 
perspectiva que se nutre tanto de la etnografía multisituada 
propuesta por Marcus (2001) como de la teoría relacional de 
las emociones formulada por Kemper (1978) y Barbalet (2001), 
donde el poder y el estatus juegan un papel clave. Desde esta 
articulación, el capítulo propone atender tres dimensiones 
analíticas: el territorio, las relaciones emocionales y la 
circulación material, cuestionando la rigidez de las fronteras 
geopolíticas y proponiendo, en su lugar, una lectura conectiva 
y afectiva de los espacios migratorios.

En el segundo capítulo, la atención se desplaza hacia 
el trabajo de campo realizado en Chiconamel y Monterrey. 
A través del análisis de relatos y viñetas etnográficas, se 
busca reconstruir temporalmente el proceso migratorio 
masivo entre ambos territorios y comprender su inscripción 
en una estructura social más amplia. El capítulo explora 
cómo los sujetos narran su pertenencia y su autoadscripción 
chiconamelense desde una carga emocional marcada por 



17

Marissa Rodríguez Sánchez 

el desarraigo, el deseo de retorno y el temor. Esta última 
emoción —el miedo en el destino migratorio— es tratada no 
sólo como experiencia individual, sino como índice de una 
crisis emocional que atraviesa a las comunidades migrantes. 
La migración aparece así como un fenómeno simultáneamente 
económico, político y afectivo, en el que se reconfiguran 
sentidos de identidad, modos de estar en el mundo y relaciones 
con el entorno urbano.

El tercer capítulo se centra en el calendario ritual-
emocional de Chiconamel, y en cómo éste se ha visto modificado 
por el impacto de la migración. A partir de la transformación 
de las fiestas tradicionales —el Carnaval, la fiesta patronal de 
Nuestra Señora de la Asunción y, sobre todo, las celebraciones 
de mijkailjuitl— se observa una reorganización temporal y 
afectiva del vínculo entre los migrantes y su comunidad de 
origen. La fiesta de muertos ha cobrado una centralidad 
particular como espacio de reunión, retorno simbólico y 
expresión colectiva de la alegría, inscribiéndose en un régimen 
sentimental donde los afectos no sólo se expresan, sino que se 
codifican socialmente. A través del análisis de los discursos, 
gestos y silencios que acompañan los rituales de mijkailjuitl, se 
revela cómo las emociones operan como forma de clasificación 
social, diferenciando roles, funciones y lugares según el género 
y la trayectoria migratoria.



18

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

En este mismo capítulo, se introduce el análisis de 
los objetos evocativos, con especial atención a las máscaras 
de pemuche utilizadas por los coles en las danzas rituales. 
Estas máscaras son seguidas no sólo en su uso festivo, sino 
en su desplazamiento entre territorios, develando cómo 
la materialidad puede vehicular relaciones emocionales, 
memorias compartidas y formas de presencia. Para este 
análisis se retoma la propuesta de Gumbrecht (2005) sobre 
la “producción de presencia”, que permite pensar los objetos 
más allá de su función simbólica, como cuerpos sensibles que 
afectan y conectan a quienes los portan, los crean o los esperan.



19

Marissa Rodríguez Sánchez 

DE LA MIGRACIÓN INTERNA A LA MIGRACIÓN 
TRANSTERRITORIAL

¿Y las emociones? Un repaso necesario a las perspectivas 
tradicionales sobre migración interna
AUNQUE LA MIGRACIÓN INTERNA ha generado estudios 
significativos, sobre todo en torno a desplazamientos 
indígenas, movimientos urbano-urbanos y procesos de 
retorno, la producción antropológica en México se ha 
concentrado mayoritariamente en la migración internacional, 
con énfasis en la relación con Estados Unidos y en la frontera 
norte (Cruz, 2015; Lozano, 2002). Diversos balances señalan 
que este sesgo se observa en la mayor atención académica al 
eje transnacional y en la consolidación de marcos analíticos 
organizados alrededor de ese vínculo (Rivera-Sánchez, 2017). 

	En particular, las investigaciones se han multiplicado 
alrededor de fenómenos como el cruce indocumentado, el 
control fronterizo y la securitización de la movilidad, que han 
ocupado un lugar central en la agenda reciente (Meneses, 2019; 
Perelló, 2022). El predominio de lo internacional no responde 
necesariamente a una complejidad intrínsecamente mayor que 
la migración interna, sino a la centralidad económica, política 
y mediática que adquiere la relación México–Estados Unidos 
en el debate público y académico (Herrera, 2012).

	La historia de esta línea de investigación muestra los 
intentos por conciliar los abordajes de la migración interna e 
internacional, tal como lo apuntan, entre otros, Rivera (2017) 
y Durand (1986); como afirma este último “la dicotomía ha 
preocupado a varios investigadores, aunque sus esfuerzos por 



20

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

superarla no han fructificado” (49). Podemos constatar que, 
en efecto, nos encontramos ante dos fenómenos diferenciados 
en principio por cuestiones geográficas y jurídicas, cuyas 
consecuencias en las estructuras sociales y en otros órdenes 
de la vida de los migrantes suponen enfoques metodológicos 
propios en lo específico. No obstante, no son necesariamente 
incompatibles, toda vez que las premisas básicas de la 
migración, éstas son: el desplazamiento entre espacios de 
origen y destino, y el encuentro de los actores migrantes con 
una nueva sociedad a partir del establecimiento más o menos 
prolongado en el territorio de destino, son compartidas en 
ambas modalidades de la migración.

La parcialidad mostrada por los investigadores 
al privilegiar los estudios de migración internacional en 
México, no halla sustento en una mayor complejidad del 
fenómeno internacional

que del interno, puesto que éste último comporta 
características multifacéticas cuyas derivas inciden 
directamente en la transformación social del país (Cruz, 2015); 
habrá de puntualizarse que dicha transformación acontece 
a través de las experiencias individuales y grupales de los 
sujetos, cuyas vidas, al igual que las estructuras nacionales, se 
ven transtornadas por el desarraigo y la posterior inserción en 
un espacio social que no es el propio.

Los análisis sobre la realidad contemporánea muestran 
que los procesos de la migración interna se han complejizado 
en las últimas décadas. En nuestro país, dice Cruz Piñeiro, se 
“ha experimentado un progreso acelerado de urbanización que 



21

Marissa Rodríguez Sánchez 

ha transformado las estructuras urbanas y regionales” (2015: 
9). La migración indígena de las zonas rurales a las ciudades 
ha ido en aumento, así como la migración de mujeres y de 
niños, reconfigurando el paisaje nacional, problematizando 
las adscripciones étnicas y de identidades (Cárdenas, 2014); 
se han modificado las estrategias laborales y políticas de 
los sujetos migrantes ante los procesos de globalización 
neoliberal y las estrategias de desarrollo con la consiguiente 
descampesinización (Salas et. al., 2011: 160) entre otros. Aunque 
los fenómenos resultantes de la migración interna, tanto 
sociales e individuales son muy diversos, las aproximaciones 
teóricas para analizarla se han centrado principalmente 
en estudiar macroprocesos histórico-económicos como los 
causantes directos de las desigualdades territoriales.

En este sentido, la literatura tradicional sobre 
migración interna, arguye la precariedad de bienes y servicios 
en los territorios de origen o de la atracción de los lugares de 
destino por la oferta laboral o necesidad de mano de obra 
de los migrantes, forzados primero al desplazamiento, 
luego a permanecer de manera indefinida y en gran medida 
involuntaria en el destino migratorio. Esto no debe tomarse 
por regla general, pues de acuerdo con Pérez Monterrosas 
(2010) -que a su vez recupera de Mines, 1981 y Massey et. al., 
1987- afirmamos que las razones que propician la migración no 
son las mismas que la sostienen y deben ser tomadas en cuenta 
las dinámicas internas de los migrantes, en contienda social y 
política permanente en torno a la vida emocional individual 
y colectiva que ilustran el fenómeno migratorio interno de 



22

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

manera más puntual. Por lo tanto, existe la deuda, desde las 
ciencias sociales, por abonar a una comprensión más profunda 
del fenómeno migratorio interno con nuevos marcos teóricos 
y metodológicos, acordes tanto a las evidencias empíricas 
como a una renovada perspectiva antropológica que priorice 
la indagación del sentido de la vida social y emocional de quien 
la protagoniza.

En las últimas décadas, el estudio de la migración 
interna en México ha estado dominado por marcos teóricos 
que privilegian las condiciones estructurales del desarrollo 
económico y la distribución desigual de oportunidades a 
nivel regional. Desde una perspectiva histórico-estructural, 
se ha buscado explicar los desplazamientos poblacionales 
como respuesta a las asimetrías generadas por el modelo de 
crecimiento urbano-industrial, las brechas centro-periferia 
y la configuración jerárquica del territorio nacional (Juárez 
Díaz & García Amador, 2025). Este enfoque parte de una 
lectura macroeconómica que entiende la migración como una 
estrategia de sobrevivencia ante la exclusión sistemática de 
vastas regiones rurales, indígenas o marginadas del proyecto 
de modernización. En esta línea, las ciudades aparecen 
como centros de atracción que concentran capital, empleo 
e infraestructura, mientras que los lugares de origen se 
caracterizan por el estancamiento productivo, la precarización 
del campo y la expulsión sistemática de población.

En paralelo, los enfoques estructural-funcionalistas 
han puesto su atención en los factores de expulsión y atracción 
desde una lógica más individualista. Se ha subrayado la 



23

Marissa Rodríguez Sánchez 

importancia de las redes solidarias, las percepciones subjetivas 
de oportunidad, las habilidades personales y las etapas del 
ciclo de vida como elementos que influyen en la decisión de 
migrar (Pintor-Sandoval & Israel-Cazares, 2023). Aunque 
estas aproximaciones han sido útiles para complejizar el 
análisis, introduciendo variables como la edad, el género o 
el acceso a información, tienden a asumir que las decisiones 
migratorias pueden explicarse a partir de un cálculo racional 
entre costos y beneficios, sin adentrarse a fondo en los procesos 
afectivos, morales o relacionales que forman parte altamente 
significativa de dicha elección.

Otras perspectivas recientes han intentado superar 
el reduccionismo económico integrando nociones como 
“condición y calidad de vida” o “ciclo de vida familiar”. Estas 
propuestas reconocen la existencia de dinámicas subjetivas, 
pero las subordinan a estructuras materiales, manteniendo 
el foco de análisis en las características objetivas del lugar 
de destino: ingresos, acceso a vivienda, servicios públicos, 
transporte o inserción laboral (Cruz, 2015). Esta orientación 
conserva una idea de los espacios migratorios como unidades 
cerradas, fragmentadas, estudiadas en función de sus 
características internas, sin atender a las conexiones dinámicas, 
afectivas y materiales que los vinculan entre sí. El territorio de 
origen y el de destino continúan pensándose como entidades 
separadas, más que como espacios interrelacionados por 
trayectorias y circulación de personas en movimiento 



24

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

En este marco, el estudio sistemático de la dimensión 
emocional en contextos internos de migración, ha permanecido 
notablemente sin desarrollo o tratada de manera secundaria. 
No obstante, algunos trabajos etnográficos han dejado 
entrever la intensidad afectiva de los procesos de movilidad, 
especialmente cuando se trata de población indígena en 
contextos urbanos. Cristina Oehmichen (2002), por ejemplo, 
en su investigación sobre mujeres mazahuas que migran de 
Michoacán y del Estado de México a la Ciudad de México, 
documenta transformaciones en las relaciones familiares, los 
vínculos de comunidad y las formas de expresión emocional. 
En su estudio, demuestra que la migración no sólo produce un 
cambio geográfico, sino también una ruptura con los códigos 
afectivos tradicionales, dando lugar a nuevas configuraciones 
del cuidado, del afecto y de la corporalidad.

Además, la autora advierte una coincidencia entre sus 
propias observaciones y las precedentes hechas por Oscar 
Lewis en sus paradigmáticos trabajos sobre la “subcultura 
de la pobreza” (Lewis, 1986) en México. Ambos estudios 
manifiestan que, como una derivación de la migración, 
las relaciones familiares y sociales tradicionales, se ven 
transformadas y, con ello, las formas de expresión emocional, 
así como la impresión de la recepción del afecto y la cercanía 
o lejanía emocional entre los miembros de la familia migrante.

En un registro distinto, pero complementario, 
Daniel Hiernaux (2005) da cuenta de cómo la experiencia 
migratoria se inscribe en la memoria de los sujetos como una 
vivencia dolorosa, marcada por silencios, pudores y descargas 



25

Marissa Rodríguez Sánchez 

emocionales intensas. En su análisis sobre La inserción urbana 
de la población indígena en la Ciudad de México, que versa sobre 
grupos indígenas urbanos en la Ciudad de México, recoge 
relatos que emergen como verdaderas irrupciones afectivas, 
donde la evocación del pasado rural despierta llanto, 
temblores, nudos en la garganta. La migración, en este 
caso, no es sólo tránsito o inserción laboral: es también una 
fractura que afecta las formas en que los sujetos recuerdan, 
narran y sienten.

No obstante estos aciertos en la materia, no se ha 
trazado aún una línea claramente orientada a desarrollar 
un sistema analítico robusto que tenga como eje central 
el fenómeno emocional para, desde ahí, explicar de forma 
articulada los procesos migratorios. De este modo, la 
literatura especializada ha tendido a encuadrar los hallazgos 
afectivos como elementos periféricos, como si las emociones 
fuesen detalles secundarios en un fenómeno cuya relevancia 
residiría exclusivamente en su dimensión económica, 
demográfica o política. Incluso en aquellos estudios que 
abordan directamente las afectaciones subjetivas, como los 
que se enfocan en la salud mental y el bienestar psicosocial 
de los migrantes, el abordaje de las emociones suele quedar 
limitado a categorías clínicas o funcionales.

En este sentido, las afirmaciones de Ramos Tovar 
(2009) resultas ilustrativas, ya que permite visibilizar la 
dimensión emocional de la experiencia migratoria, incluso 
cuando se trata de migraciones no forzadas. Pone de relieve 
cómo los contextos de recepción, marcados por barreras 
idiomáticas, precariedad laboral y falta de apoyo, inciden 



26

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

en la salud mental de los migrantes, dejando ver que el 
sufrimiento emocional forma parte constitutiva del proceso 
de desplazamiento, más allá de su carácter legal o voluntario:

Las consecuencias de la migración han sido 

documentadas sólo parcialmente y un tanto más amplia 

es la revisión respecto a los efectos de los migrantes 

forzados, los asilados y los refugiados, pero poco se 

sabe sobre los que de manera “voluntaria” dejan su país. 

Sin embargo, se ha documentado que los que se van 

sufren una serie de problemas que inciden en su salud 

mental, como las barreras del lenguaje, la falta de apoyo, 

el trabajo, el traslado y el ambiente hostil en el que se 

encuentran (40).

La revisión de estos enfoques revela una constante: 
la dimensión emocional de la migración interna ha sido 
reconocida de forma dispersa, parcial y casi siempre como 
efecto colateral, más que como eje analítico. Si bien existen 
estudios que registran emociones (en testimonios, en gestos, 
en silencios), no se ha articulado en el campo una teoría de 
las emociones que permita comprender cómo éstas participan 
activamente en la toma de decisiones, la construcción del 
territorio, la transformación de los vínculos o la configuración 
identitaria y sociopolítica del sujeto migrante.

Frente a este vacío, resulta imperante volver la mirada 
a los estudios sobre migración transnacional, donde la 
emocionalidad ha sido abordada con mayor profundidad en 
los últimos años. Paradójicamente, estos enfoques, nacidos 



27

Marissa Rodríguez Sánchez 

para analizar la circulación de personas y objetos entre países, 
han retomado conceptos desarrollados originalmente para 
estudiar la migración interna (Rivera, 2017). Esta línea ha 
permitido abrir preguntas sobre el papel de las emociones en 
la producción de sentido, pertenencia y agencia en contextos 
de movilidad, planteando una alternativa teórica valiosa para 
repensar la migración no como desplazamiento mecánico, sino 
como proceso afectivo, intersubjetivo y transformador.

Las emociones en clave transnacional
El concepto de circuito migratorio, propuesto originalmente 
para el análisis de la migración interna (Durand, 1986), resultó 
fundamental para colocar el aspecto móvil de la migración en el 
núcleo del problema. Este enfoque permitió centrar la atención 
en la circulación de actores sociales y en los objetos, saberes y 
bienes que estos transportan consigo, estableciendo conexiones 
materiales y simbólicas entre diversos espacios migratorios. 
No obstante, el énfasis inicial en los desplazamientos internos 
fue desplazado progresivamente hacia un uso más amplio de 
la noción de “circuito” como articulador entre procesos de 
migración interna e internacional, con especial interés en las 
redes sociales compartidas, los vínculos mantenidos entre 
migrantes y no migrantes, y la construcción relacional de 
espacios transnacionales (Rivera, 2017: 43).

Este giro conceptual vino acompañado también de 
un viraje metodológico y analítico. Los estudios de circuitos 
sentaron las bases para el desarrollo de enfoques sobre circuitos 
migratorios transnacionales (Rouse, 1991) o, en términos más 



28

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

amplios, de migración transnacional (Appadurai, 1996). Estas 
perspectivas desplazaron el foco hacia unidades analíticas 
que superaran lo familiar y lo interpersonal, abriendo paso 
al examen de conexiones entre comunidades, localidades e 
incluso ciudades en distintas escalas. El interés se desplazó 
así hacia la forma en que las relaciones sociales migratorias se 
anclan en estructuras históricas más amplias y en dinámicas 
relacionales que exceden el mero contacto individual.

En las últimas décadas, particularmente en el 
contexto latinoamericano y, de manera más destacada, en el 
caso de México hacia Estados Unidos, las reformulaciones 
metodológicas para estudiar la migración internacional 
han incorporado enfoques que articulan las experiencias 
migratorias con sus efectos en los territorios de origen. De 
este modo, se ha prestado creciente atención a las formas de 
vinculación entre migrantes y no migrantes, y a la constitución 
de espacios relacionales de pertenencia afectiva más allá de la 
mera presencia física.

El reconocimiento de que las emociones constituyen 
una dimensión estructurante de la experiencia migratoria 
ha sido clave en esta transformación. El giro afectivo en los 
estudios migratorios ha traído consigo la incorporación de 
conceptos como la economía política de los afectos (Besserer, 
2014), la economía política de la nostalgia (Hirai, 2009), la 
conyugalidad a distancia (Ariza y D’Aubeterre, 2009), los 
regímenes de sentimientos (Besserer, 2014) o la maternidad 
a distancia (Asakura, 2014), entre otros. Estos marcos han 
permitido dimensionar las repercusiones de la vida emocional 



29

Marissa Rodríguez Sánchez 

de los migrantes desde una mirada que reconoce la densidad 
histórica, simbólica y política de sus afectos.

Al situar estos fenómenos en el marco más amplio de la 
mundialización, la expansión tecnológica, los desplazamientos 
masivos y la circulación intensificada de bienes, personas, 
símbolos e ideas, estas aproximaciones han contribuido a 
erosionar la rigidez de las fronteras espacio-temporales. Desde 
esta perspectiva, se cuestiona la dicotomía entre territorios 
de origen y de destino, desafiando la visión tradicional que 
presupone una separación radical entre los migrantes y 
quienes permanecen en sus lugares de origen.

Sin embargo, esta dilución no implica una desaparición 
de los límites ni de sus efectos. Al contrario, la persistencia de 
las divisiones geográficas sigue siendo un factor determinante 
en la estructuración de nuevas formas de intercomunicación, 
desigualdad y conflicto. En este sentido, si bien se cuestiona la 
escisión absoluta entre movilidad e inmovilidad, se reconoce 
que la distancia física y simbólica continúa operando como 
un eje de diferenciación social y emocional en ambos lados del 
proceso migratorio.

Uno de los aportes más significativos de estos estudios 
ha sido visibilizar cómo los efectos de la migración se sienten 
con igual fuerza en los espacios de origen, incluso entre 
quienes no participan directamente del trayecto migratorio. 
La inmovilidad espacial no equivale a desconexión emocional: 
los sujetos que permanecen en sus comunidades viven la 
migración de manera activa, la interpretan, la comentan, la 
sienten, la critican y la sostienen en múltiples formas. Hirai 



30

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

(2009) advierte que obviar estas repercusiones en los estudios 
implica proyectar una imagen distorsionada de los lugares 
de origen, como si en ellos reinara una supuesta armonía 
homogénea. Esta omisión, advierte, invisibiliza la desigualdad 
estructural que opera también en dichos espacios, impidiendo 
comprender las relaciones asimétricas de poder que emergen 
entre los migrantes y sus comunidades dentro de las conexiones 
transnacionales (Hirai, 2009: 70).

La metodología privilegiada para abordar estos 
fenómenos ha sido la etnografía multisituada, tal como fue 
formulada por George Marcus (2001). Esta metodología 
propone literalmente “seguir” un elemento –ya sea una persona, 
una metáfora, un objeto, un conflicto, una biografía– a lo largo 
de distintas ubicaciones, observando sus transformaciones, 
desbordamientos y modulaciones contextuales. Lejos de 
aspirar a una totalidad, la etnografía multisituada mapea 
las conexiones que revelan la arquitectura global desde los 
márgenes, atendiendo a las variaciones relacionales entre 
actores, escalas y lugares.

Una de sus contribuciones más importantes ha sido 
colocar al etnógrafo como parte constitutiva del proceso de 
conocimiento. Al acompañar a los sujetos migrantes en sus 
desplazamientos, el investigador vive también una experiencia 
de tránsito, modificando su propia posición dentro del campo 
social. Esta dimensión relacional, experiencial y situada le 
permite observar en primera persona los modos en que las 
jerarquías, valores y códigos se reconfiguran en el trayecto, y 
cómo dichas transformaciones afectan tanto a los migrantes 
como al propio trabajo de investigación.



31

Marissa Rodríguez Sánchez 

La etnografía multisituada permite, además, 
documentar las formas en que los sujetos construyen sus 
vínculos sociales a través de objetos, tecnologías, saberes y 
prácticas que circulan de manera compleja entre territorios. 
En este entramado, las emociones emergen como uno de los 
canales más expresivos del poder, pero también de la agencia 
y la creatividad de los actores. Aquí es donde el estudio de 
las emociones adquiere una potencia analítica particular. 
Lejos de concebirlas como meras expresiones individuales o 
como un residuo subjetivo, las emociones se entienden como 
construcciones sociales mediadas por relaciones de poder. 
Esta perspectiva ha sido ampliamente desarrollada por autores 
como Besserer (2014) y Hirai (2009), quienes proponen el 
concepto de economía política de las emociones para describir 
la manera en que los afectos son producidos, distribuidos y 
regulados por dispositivos normativos inscritos en estructuras 
sociales, económicas y políticas.

Desde esta óptica, las emociones son tanto producto 
como vehículo del poder: están normadas, dirigidas, valoradas 
y sancionadas de acuerdo con los órdenes sociales en juego. 
Pero, al mismo tiempo, permiten a los sujetos desbordar esas 
estructuras, resignificarlas, disputarlas. Así, la vida afectiva no 
sólo expresa la posición que los sujetos ocupan en el mundo, 
sino también su capacidad de modificarlo. En este sentido, 
los estudios transnacionales con enfoque emocional han 
profundizado en una mirada claramente socioestructural, 
en el sentido en que comprenden a las emociones como 
articulaciones relacionales ancladas en contextos desiguales. 
Como señaló Kemper (1978), las emociones no existen en el 



32

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

vacío, sino que responden a posiciones relativas dentro de una 
estructura jerarquizada. Al incorporar esta clave de análisis, 
es posible afirmar que la experiencia emocional no sólo refleja 
la manera en que los sujetos padecen el poder, sino también 
cómo lo reinventan.

En resumen, los estudios de migración transnacional 
desde una clave emocional permiten iluminar un campo de 
fuerzas complejo en el que se entrecruzan trayectorias, afectos, 
estructuras y disputas. En este plano, el análisis de la vida 
afectiva ofrece una entrada privilegiada para entender tanto la 
reproducción de las desigualdades como las posibilidades de 
transformación subjetiva y colectiva.

Una mirada socioestructural a la experiencia emocional
Es incuestionable la realidad de la emocionalidad 
experimentada por las personas en toda situación vivida, 
producto de un aparato neurofisiológico y de efectos 
psicológicos y, por lo tanto, compartidos por la humanidad 
al tiempo que son experimentados desde la individualidad. 
Si bien no se obvian las fuerzas fisiológicas que impulsan en 
gran medida las emociones, por sí solas no explican el ámbito 
de lo social.1 Las emociones son el resultado de la experiencia 
concreta de los sujetos en sociedad; lo que en términos 
estrictos significa sujetos socializados acorde a las estructuras 
de una cultura particular.

1	  No abonaré a la discusión entre las teorías naturalistas, 
biologicistas y socioculturales para explicar la naturaleza de las emociones, 
ya que no contribuye al desarrollo del asunto central de esta investigación.



33

Marissa Rodríguez Sánchez 

Desde la perspectiva socioestructural desarrollada por 
Kemper (1978) y más tarde por Barbalet (2001), se establecen 
dos dimensiones básicas para comprender el potencial 
significativo de las emociones, éstas son, el poder y el estatus. 
Turner y Stets (2006) lo resumen de la siguiente manera:

The basic idea of the model is relatively simple: Within 

social situations, individuals possess relative power 

(authority), or the ability to tell others what to do, and 

status (conceptualized as prestige or honor rather than 

as a positions in a structure) […] changes in the relative 

power and status (or prestige) in individuals have large 

effects on the arousal of negative and positive emotions. 

(Turner y Stets; 216)

La plena socialización de los individuos exige el 
aprendizaje de una serie de valores, conocimientos, creencias, 
saberes y códigos que varían de cultura en cultura. Se espera de 
un individuo adecuadamente socializado, que reconozca las 
formas de dirigirse ante una situación dada; estos códigos de 
conducta implican un disciplinamiento de la emocionalidad 
individual en beneficio del orden y la comunicación sociales. 
El aprendizaje de estas formas socializadas de la vida afectiva 
supone la adaptación de los modos de sentir y de expresión de 
ese sentir, de percibir el entorno y a sí mismo:

[…] la estructura social es la configuración relativamente 

estable y predictible del sentimiento y de las emociones. 

Cuando hablamos de estructura social solemos 

referirnos a una totalidad diferenciada de elementos 



34

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

significativamente relacionados, tales como instituciones, 

roles, castas, grupos, etc. Pues bien, entre los elementos 

que permiten delimitarlos como unidades diferenciadas 

de análisis están las constelaciones de sentimientos y de 

emociones que experimentarán o deberán experimentar, 

quienes a ellos pertenezcan. (Torregrosa, 1984; 187).

Las emociones forman parte de un abanico delimitado 
de acción construido culturalmente; por lo tanto, se trata de 
un aparato construido con anterioridad a los individuos. Estos 
lo aprenden de la misma manera que se aprende el cúmulo de 
elementos culturales compartidos por los miembros del grupo. 
El reconocimiento de las formas afectivas de socialización, 
es el autorreconocimiento de un individuo como parte de su 
sociedad. Un sujeto que tiene el dominio de interpretar las 
relaciones sociales, es un individuo capacitado culturalmente 
para accionar las formas adecuadas de la expresión afectiva 
acorde a las estructuras sociales.

En el marco de las interacciones sociales, se establece 
que cada sujeto detenta cierto grado de poder que le permite 
imponerse sobre otros, obligarlos a acatar sus direcciones 
o deseos; mientras que el estatus se trata del respeto u 
honor otorgado voluntariamente a alguien, es el prestigio 
concedido de manera libre. Ambos, poder y estatus, logran 
serlo en tanto son reconocidos por los otros y por sí mismo, 
ubicando al sujeto en un lugar determinado dentro de las 
jerarquías de la estructura sociocultural donde se llevan a 
cabo las interrelaciones. 



35

Marissa Rodríguez Sánchez 

Al ser parte constitutiva de las estructuras sociales, 
el poder y el estatus son grados facultativos ganados por 
diversos medios a lo largo de la vida y, por lo tanto, pueden 
ser perdidos. Es decir, el poder y el estatus no son fuerzas 
permanentes: cambian, varía su potencia, son mensurados 
en concomitancia a la trayectoria personal que a su vez es 
legitimada por los valores que priman en las socioestructuras. 
Por otra parte, tampoco pueden ser transferibles sin conflicto 
de una sociedad a otra, pues se asume que las estructuras que 
respaldan el poder y el estatus asimismo cambian de un grupo 
cultural a otro.

Pero el sujeto no es una mera pieza transmutable en el 
engranaje de las relaciones de poder y de prestigio; al contrario, 
el reconocimiento de los valores en juego le impele a ganar una 
posición estructural en la sociedad de la que reconoce sus 
mecanismos. Tiene anhelos y expectativas de su condición 
y de la de los otros. Como dicen Turner y Stets: “What 
individuals expect before they interact with others and what 
they actually receive (in acknowledgement of their power and 
status) will influence the arousal and flow of emotions” (216). 
De esta manera, anticiparse a las situaciones posibles o bien, 
actuar en consecuencia de su realidad factual, manifestando 
su interpretación mediante las emociones, también es un modo 
en que los individuos evidencian su pertenencia a un contexto 
sociohistórico determinado:

De una sociedad humana a otra, los hombres sienten 

afectivamente los acontecimientos a través de los 

repertorios culturales diferenciados que son a veces 



36

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

similares, pero no idénticos. La emoción es a la vez 

interpretación, expresión, significación, relación, 

regulación de un intercambio; se modifica de acuerdo con 

el público, el contexto, se diferencia en su intensidad, 

e incluso en sus manifestaciones, de acuerdo a la 

singularidad de cada persona (le Breton, 2012: 75).

Siguiendo estas ideas, las emociones son suscitadas a 
partir de las situaciones dadas en cada contexto y en relación a 
las condiciones estructurales que enmarcan las interacciones. 
En términos breves: las emociones son relacionales. Ariza 
(2017), siguiendo la perspectiva socioestructural de las 
emociones, explica el proceso relacional de las mismas de la 
siguiente manera:

Del intercambio relacional emergen –a través de un 

flujo sensorial incesante– una interpretación y una 

disposición a actuar, que resitúan dialógicamente al 

sujeto y altera de nueva cuenta el contexto situacional, 

aspecto que se conoce como “eficacia social” (Barbalet, 

2001). […Las emociones] no se reducen a un atributo de 

la psique de los individuos, aunque efectivamente sean 

“sentidas” de manera privada.” (68-69).

Entonces, las emociones están mediadas por “procesos 
cognitivos y evaluativos” (Kemper, 1978; Barbalet, 2001; 
Torregrosa, 1984) para llevar a cabo la lectura e interpretación 
de la situación desencadenada; esto es, las emociones no 
reflejan estados anímicos de exaltación producidos de 



37

Marissa Rodríguez Sánchez 

manera mecánica; sino que, como se dijo más arriba, se van 
instaurando las formas del sentir adecuado para situaciones 
específicas de la experiencia y que progresivamente se 
conformarán como parte de la “economía psíquica de la 
persona” (Torregrosa; 186). 

Las emociones no son, pues, reacciones viscerales que se 
contraponen al razonamiento lógico ni elementos residuales de 
los procesos cognitivos que no llegaron a serlo. Por otra parte, 
el sujeto no se encuentra esclavizado emocionalmente por la 
normativa social, pues en todo momento tiene la capacidad de 
contravenir, por la razón que sea, las pautas de socialización 
afectiva demarcadas para cada contexto.

Tomando como referencia las características básicas 
del funcionamiento de las emociones desde la perspectiva 
socioestructural que he expuesto, me parece pertinente 
proponer las emociones como “herramientas significativas de 
interrelación cultural”. 

Emociones: herramientas para la interrelación cultural
Cualquier herramienta, independientemente de su forma o 
soporte, cumple la función de mediar una acción: permite, 
potencia o transforma la manera en que se realiza una 
actividad, ya sea física, simbólica o incluso emocional. En 
este sentido instrumental, lo social no se limita a ser un telón 
de fondo sobre el cual se desarrollan las relaciones humanas, 
sino que emerge como un entramado dinámico de vínculos, 
prácticas, expectativas y disposiciones. Las emociones no 
surgen de un interior ahistórico, sino que se producen en 



38

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

ese entretejido relacional: se configuran en el intercambio, se 
actualizan en la interacción y modelan, a su vez, las formas de 
vinculación. No son simples respuestas internas ni reacciones 
naturales, sino modos de habitar el mundo junto con otros. 
Bajo esta perspectiva, las emociones pueden entenderse como 
dispositivos relacionales que median la experiencia social y 
permiten evaluar y modificar las coordenadas afectivas de la 
vida en común. 

Su utilidad reside en la capacidad de operar como 
mecanismos evaluativos de la situacionalidad: permiten a los 
sujetos interpretar la textura del presente, leer sus propias 
expectativas —ya sean proyectadas, cumplidas o frustradas— 
y posicionarse en relación con los otros según coordenadas 
de poder, pertenencia o estatus. Lejos de constituir impulsos 
espontáneos, las emociones se activan ante la presencia o 
evocación de un estímulo —una persona, un objeto, un olor, 
una imagen, una idea, un recuerdo o incluso una evaluación de 
sí mismo— (Le Breton, 2012). En este sentido, las emociones 
habilitan no sólo la relación con los otros, sino también la 
relación reflexiva con uno mismo. Son, por tanto, formas 
activas de interrelación que median la percepción y la acción 
en el entramado social.

En tanto herramientas, son también significativas, en 
un doble sentido. Primero, por la relevancia que adquieren 
en la lectura del entorno, del contexto, de los otros y de sí 
mismo. Como sugiere Ariza (2017: 69), “su eficacia ontológica 
reside en el hecho de que las personas se constituyen como 
tales en el momento mismo que las vivencian”. Segundo, 



39

Marissa Rodríguez Sánchez 

porque son portadoras de significados que pueden ser leídos, 
comunicados, interpretados y negociados dentro de un marco 
de inteligibilidad compartido. Las emociones, al igual que los 
símbolos, pueden ser expresadas, manipuladas, actuadas o 
incluso falseadas. Sin embargo, su expresividad no se agota en 
la veracidad de su manifestación: incluso cuando son fingidas 
o malinterpretadas, no dejan de estar cargadas de sentido. Su 
eficacia social depende, en gran medida, de que su expresión 
esté en sintonía con los códigos del contexto sociocultural, 
lo cual disminuye las posibilidades de sanción, tanto externa 
como íntima. Por eso, las emociones son herramientas 
significativas de interrelación.

Aunque disponibles para todos los seres humanos, 
su uso concreto está modelado por estructuras sociales, 
contextos históricos y posiciones interseccionales. Las formas 
en que se expresan y regulan las emociones se aprenden a lo 
largo de la vida, muchas veces de forma tan naturalizada que 
se confunden con lo instintivo. No obstante, la pertenencia a 
una cultura no garantiza el dominio cabal ni “adecuado” de sus 
repertorios afectivos. Así como es posible apropiarse de los 
registros emocionales propios, también pueden incorporarse 
—con mayor o menor dificultad— formas expresivas 
ajenas. Sin embargo, las emociones no son perfectamente 
traducibles ni conmutables entre sujetos ni entre culturas. 
Su reconocimiento —tanto de las formas propias como de 
las ajenas— sitúa a los individuos en coordenadas culturales 
e históricas específicas. Por ello, comprenderlas como 
herramientas significativas de interrelación cultural permite 



40

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

iluminar su papel en la articulación de prácticas, saberes y 
códigos afectivos diversos.

Este carácter interrelacional y culturalmente codificado 
de las emociones adquiere especial visibilidad en contextos 
de tránsito, transformación o crisis. En momentos críticos 
de la vida, las emociones no sólo alertan sobre lo que ocurre, 
sino que activan disposiciones para la acción, generan juicios 
implícitos sobre lo que es posible o deseable, y permiten 
interpretar los códigos del entorno. La migración, entendida 
como un fenómeno que desestabiliza el entorno social habitual 
de los sujetos, evidencia de manera elocuente esta función 
evaluativa. La nueva situacionalidad a la que se enfrentan 
los migrantes intensifica su emocionalidad en función de las 
diferencias culturales percibidas, vividas o resistidas. Desde 
esa emocionalidad —a menudo ambigua, contradictoria 
o inestable— se desencadenan (o se inhiben) procesos de 
inserción social, se abren (o se bloquean) mecanismos de 
negociación cultural, laboral y política. Las emociones, 
entonces, no sólo acompañan los procesos migratorios: 
las configuran. Constituyen una herramienta clave para 
comprender las reconfiguraciones sociales que emergen de la 
experiencia migratoria.

Esta propuesta conceptual permite, así, pensar las 
emociones más allá de su dimensión individual, íntima o 
expresiva. Concebirlas como herramientas significativas de 
interrelación cultural implica reconocer su potencia tanto 
epistemológica como política. Las emociones no sólo habilitan 
formas de leer al otro, de habitar el mundo y de ubicarse en 



41

Marissa Rodríguez Sánchez 

él, sino que también constituyen mecanismos mediante los 
cuales se negocian identidades, se tensionan estructuras y se 
abren márgenes de agencia, incluso en contextos atravesados 
por la desigualdad, la exclusión o la desposesión.

Migración y crisis emocional
Se contemplan momentos críticos en el transcurso de la vida 
que exacerban la experiencia emocional. Y, la migración en 
general, interna o internacional, entre estos momentos críticos 
como “causa de vivencias o estados emocionales, antes que 
producto de ellas” (Ariza, 2017: 68). Esto es, las emociones 
no son estados permanentes e inmutables, sino que surgen 
en contextos específicos y en relación a las características 
interseccionales de los sujetos: 

Ya sea por sus implicaciones sobre el bienestar 

psicológico, por las exigencias que conllevan el 

desarraigo y el establecimiento, o por las tensiones y 

negociaciones implícitas en la disyuntiva entre distancia 

física y proximidad afectiva, la experiencia migratoria 

suscita intensas vivencias emocionales. El cruce de una 

frontera trastoca las señas de identidad propias y ajenas, 

confronta al yo con la otredad y modifica o refuerza el 

sentido de pertenencia; procesos todos con hondas 

repercusiones en la vida afectiva. (Ariza, 2017; 66)

Estas ideas funcionan pertinentemente para la 
experiencia migratoria transterritorial, toda vez que, como 
dice Vitale (2006) “el cansancio material y el sufrimiento 



42

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

psicológico del migrante [son] experiencias que tienden a ser 
universales” (6). Entonces, a pesar del escaso desarrollo de 
un análisis sistemático que ha suscitado hasta el momento 
el estudio de las emociones en la migración interna, aquí se 
sostiene que existe una cuota emocional trascendental para 
los migrantes a partir del traslado, del trayecto y del encuentro 
con una sociedad que no es la propia -sin menoscabo de la 
nacionalidad compartida-. Puesto que las formas de expresión 
cultural, de la que la expresión emotiva forma parte, difieren 
de un territorio nacional a otro, y en muchas de las ocasiones, 
tanto o más que entre naciones extranjeras.

Las afirmaciones arriba expuestas resaltan el carácter 
relacional de las emociones, donde la migración exalta el 
enfrentamiento de “las señas de identidad propias y ajenas, 
confronta al yo con la otredad y modifica o refuerza el sentido de 
pertenencia”. En el caso que aquí se analiza se debe determinar 
el punto desde el cual se experimenta el enfrentamiento 
cultural, es decir, ¿cuáles son las señas de identidad propias de 
los chiconamelenses desde donde se les confronta a los otros? O 
bien, ¿quiénes son los nahuas de Chiconamel y en qué maneras 
se asumen distintos a otros nahuas de la Huasteca y a los otros 
regiomontanos? ¿Cuáles son las prácticas y mecanismos por 
las que se manifiesta su autoadscripción? En la medida en que 
estas cuestiones sean resueltas, podrá comprenderse el grado 
de crisis emocional que los chiconamelenses experimentan 
como migrantes en el AMM y de ahí, de qué maneras logran -o 

no- sobreponerse a esa crisis.



43

Marissa Rodríguez Sánchez 

Unidades de análisis para la migración transterritorial

En este apartado se retoman algunos conceptos expuestos en 
las secciones anteriores con el objetivo de esbozar la “migración 
transterritorial” en lugar de abordar los modelos tradicionales 
de análisis de la “migración interna”. Esto significa, por un 
lado, incluir el análisis socioestructural de los componentes 
emocionales constitutivos del fenómeno migratorio en 
cuestión y, por otro, poner énfasis en la circulación de cosas 
entre los territorios de origen y destino, que hacen posible la 
interconexión del proceso migratorio.

Esta perspectiva móvil e intercomunicada de la 
migración transterritorial, obliga a identificar de qué 
manera los territorios de origen y destino son significativos 
emocionalmente y el modo en que determinan las dinámicas 
de interrelación de los actores migrantes. 

Se proponen tres unidades de análisis para 
explicar la migración Chiconamel-Monterrey desde la 
transterritorialidad:

1) El territorio: abordándolo desde el concepto de la 
“territorialidad” para descentralizar las fronteras geopolíticas 
que tradicionalmente han tratado de explicar la influencia de 
los territorios en la migración interna, es decir, desechar el 
“localismo metodológico”.

2)La construcción de relaciones emocionales de los migrantes 
con los territorios migratorios que definen en gran medida 
la autoadscripción y que permiten mantener lazos con la 



44

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

comunidad de origen al tiempo que reconfiguran las formas de 
relación dominantes.

3)La circulación de objetos evocativos, por medio de los cuales 
se lleva a cabo la intercomunicación entre los territorios 
y de los que es posible desentrañar, desde el análisis de su 
materialidad, el significado emocional que evocan, así como 
la transformación de esos significados a lo largo del trayecto 
migratorio transterritorial.

Territorio: una crítica al localismo metodológico
La definición más extendida para explicar la migración interna 
señala que ésta refiere a:

desplazamientos territoriales geográficos de la población 

dentro de las fronteras de un país. Los migrantes internos 

cruzan límites jurídico administrativos municipales, 

estatales y/o regionales con el propósito de cambiar su 

residencia habitual de manera más o menos permanente 

(Cruz: 9).

Tal definición opera bajo un razonamiento geopolítico 
de la división territorial, construido históricamente con 
independencia de los sujetos que actualmente habitan 
esos territorios demarcados. Bajo esta visión, se apuesta 
a que el aparato gubernamental cumple positivamente 
con definir todo aquello que se circunscribe dentro de sus 
fronteras jurisdiccionales, considerándolas como un todo 
homogéneo en el cual no cabría el conflicto de identidad o 



45

Marissa Rodríguez Sánchez 

de adscripción ni las formas culturales disímiles a aquéllas 
que el Estado reconoce. 

Sin embargo, es preciso cuestionar la vigencia de 
este modelo a la luz de la afluencia cada vez más numerosa 
de migrantes internos en nuestro país. La movilidad 
poblacional contemporánea desestabiliza las nociones 
fijas de pertenencia territorial y evidencia la existencia de 
múltiples formas de adscripción identitaria que no coinciden 
necesariamente con las fronteras administrativas. Los 
sujetos migrantes, al trasladarse y reconfigurar sus vínculos 
sociales, afectivos y culturales en contextos nuevos, desafían 
la idea de una correspondencia unívoca entre territorio, 
identidad y ciudadanía. En este sentido, la definición estatal 
de los territorios como unidades cerradas y homogéneas 
resulta insuficiente para comprender los procesos reales de 
pertenencia, uso y significado del espacio.

Cuestionar esta definición no implica negar la 
existencia de los marcos jurídicos, sino más bien problematizar 
su pretensión de totalizar la experiencia social y cultural de 
los habitantes. En cambio, se vuelve necesario abrir paso a 
perspectivas que reconozcan la heterogeneidad de trayectorias, 
la superposición de adscripciones territoriales y la posibilidad 
de pertenecer a más de un lugar a la vez, como ocurre en los 
procesos de migración transterritorial.

 El traspaso de las fronteras municipales, estatales y 
regionales de manera temporal o permanente deriva en nuevas 
formas de ejercer la ciudadanía en contextos jurisdiccionales 
incapaces de contener, bajo un régimen estatal que se presume 



46

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

inequívoco, la variedad de formas culturales producto de 
la migración interna. Al respecto, la visión de la migración 
transnacional y particularmente del análisis de la “ciudad 
transnacional” (Besserer y Nieto, 2015) objeta la centralidad 
del territorio estatal para pautar el acercamiento a los 
fenómenos sociales migratorios:

Las formas de gubernamentalidad dominantes hasta 

ahora suponían un isomorfismo entre Estado, sujeto 

social y territorio, por ello el estudio urbano partía de 

una unidad territorial urbana para demarcar al sujeto 

social, entendido como sujeto a procesos de un régimen 

urbano específico. Los estudios transnacionales han 

mostrado que estamos ante cambios en el plano político, 

económico y social que exceden el plano local, lo que 

supone dejar atrás lo que se ha denominado “nacionalismo 

metodológico” (que suponía partir metodológicamente 

de la delimitación de un territorio para comprender los 

procesos sociales que se daban en su interior). (2015: 30)

Será preciso, entonces, rebatir el nacionalismo 
metodológico aún en territorios circunscritos a la nación 
o, diré para el caso de la migración que se efectúa dentro de 
territorios nacionales y en particular la de Chiconamel hacia 
Monterrey, debemos rechazar el “localismo metodológico”, ya 
que las relaciones que se establecen a partir de la migración, 
no son relaciones entre localidades o territorios políticos, sino 
entre individuos. Es decir, los complejos vínculos erigidos por 
grupos de sociedades nacionales, no pueden ser explicados 



47

Marissa Rodríguez Sánchez 

solamente a partir de la relación entre los territorios políticos, 
toda vez que las formas de gobierno son reconocidas por 
los migrantes, pero no a partir del ejercicio del aparato 
gubernamental, sino a través de las experiencia materiales y 
subjetivas; de la vivencia del desarraigo, de las negociaciones y 
estrategias acometidas durante la inserción a la nueva sociedad. 
Agregamos que, para el caso de México, la diversidad étnica y 
lingüística ha rebasado las capacidades jurisdiccionales de los 
territorios políticos para contener, en sus definiciones locales 
y nacionales, la multiplicidad de adscripciones e identidades.

Sin embargo, no se trata de desechar sin más la noción 
de territorio, pues sigue siendo una categoría de primer orden 
para estudiar las migraciones; por el contrario, lo que se propone 
es revitalizar el propio concepto descentrando la visión del 
territorio como sinónimo de espacio geopolítico definido sólo 
a partir de sus características estructurales. Como afirma 
Giménez (1996), el territorio no es un mero “contenedor de la 
vida social y cultural. Se trata siempre de un espacio valorizado 
sea instrumentalmente, sea culturalmente” (10). Y, como se ha 
señalado a lo largo de los apartados anteriores, las emociones 
tenidas por herramientas de interrelación cultural, permiten 
justipreciar las interrelaciones motivadas por agentes 
externos; en este caso, la variedad de situacionalidades dadas 
por contextos territoriales migratorios, son el agente que 
motiva las emociones.

Por lo tanto, encuentro en el concepto de 
“territorialidad” de los estudios de geografía humana una 
forma mucho más cercana a la experiencia emocional de los 



48

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

sujetos y de los grupos de sujetos para evidenciar los lazos 
afectivos que los unen con su territorio de origen, así como los 
lazos que van estableciendo con los territorios reconocidos en 
su trayecto migratorio. 

Asimismo, el concepto de territorialidad me permitirá 
sustentar, a través de las evidencias empíricas, que las 
reconfiguraciones sociales, económicas y políticas de los 
territorios migratorios discurren por una lógica distinta a la 
geopolítica y que no se trata de un recorrido lineal elemental 
(rural-urbano, frontera-frontera, tradicional-moderno) 
carente de conflictos.

De territorio y territorialidad
El concepto de “territorialidad” que me interesa abordar es 
aquél que se refiere a las relaciones que teje el individuo con 
el entorno, en tanto miembro de una sociedad identificada, 
a través de un vínculo emocional (Malmberg, 1984; en 
Lindón, 2006). La territorialidad presume una relación de 
reconocimiento del espacio habitado distinto de otros en tanto 
es el territorio de origen, así como el reconocimiento del lugar 
que ocupa el sujeto en dicho territorio. Este carácter relacional 
de la territorialidad coloca al sujeto de cara a la alteridad 
situacional en cada contexto. De esta manera, el territorio se 
presenta como un agente externo que motiva el surgimiento de 
una clase particular de emocionalidad del sujeto que reconoce 
y se identifica con un territorio a través de la territorialidad. 



49

Marissa Rodríguez Sánchez 

Ésta, da cuenta de las relaciones más próximas al 
individuo con su entorno en la vida cotidiana. Dice Lindón 
(2006) “su potencia está en el carácter integrador, por eso es 
muy próximo a la totalidad de la experiencia espacial” (384). 
Se trata de una experiencia espacial del mundo de vida y, 
como tal, la noción de territorialidad es inherente al punto de 
vista de quien la experimenta de acuerdo a sus características 
interseccionales.

Esta noción surge de los estudios fenomenológicos bajo 
la perspectiva de “mundo de vida” o “Lebenswelt” configurada 
por Husserl (1936). El mundo de vida para Husserl es el mundo 
natural, cotidiano y más próximo en el que todos los sujetos 
vivimos; el objetivo de la fenomenología del Lebenswelt es el de 
hacer reflexionar sobre ese mundo de vida para constatar que 
somos nosotros mismos quienes lo constituimos. Asimismo, el 
“mundo de vida” elaborado por Heidegger a partir de las ideas 
husserlianas, se ha relacionado con la “territorialidad” de los 
estudios de geografía humana: 

La concepción heideggeriana según la cual la 

estructura fundamental del hombre es el “estar-en-el-

mundo” (in-der-Welt-sein) implica que un hombre y 

un mundo forman un “todo articulado” lo que significa 

una relación de co-pertenencia esencial, la presencia 

de cada uno de ellos implica la co-presencia del otro 

(Herrera, 2010: 248). 

En esta investigación, la territorialidad está relacionada 
con el mundo de vida en el sentido básico que hace referencia 
al entorno más próximo en el que se mueve el sujeto, sobre 



50

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

el cual lleva a cabo una reflexión y del que tiene una opinión. 
También, en el sentido heideggeriano, el vínculo que se 
construye a partir de la territorialidad entre sujeto y territorio, 
implica una relación de co-presencia. Este modo de entender 
la territorialidad es próximo a la perspectiva socioestructural, 
toda vez que el territorio representa un referente significativo 
emocionalmente que exhibe el carácter relacional de la 
experiencia emocional. 

Los territorios no sólo delimitan el espacio en el que se 
desarrollan las interacciones culturales, sino que constituyen 
en sí mismos el contexto estructurante de dichas relaciones, 
con características socioestructurales específicas. Como se 
ha señalado, las emociones son relacionales y situacionales: 
emergen de procesos cognitivos y de la evaluación subjetiva de 
hechos reales o imaginados. En este sentido, el vínculo afectivo 
que se construye con un territorio implica una interpretación 
activa de ese espacio, donde el sujeto no sólo lo experimenta, 
sino que lo evalúa y lo significa. Este proceso pone en juego la 
alteridad del sujeto, al reconocerse y diferenciarse en relación 
con el territorio, en función de las distintas circunstancias y 
etapas de su vida.

El poder atribuido a los territorios solamente existe 
en la medida en que los territorios son significativos para los 
sujetos. Territorios que pertenezca al cúmulo de elementos 
reconocidos, deseables o no deseables de cada individuo, 
lo cual depende de su propia experiencia de vida, de sus 
conocimientos, de sus anhelos, de su propia historia:



51

Marissa Rodríguez Sánchez 

[…] el territorio puede ser apropiado subjetivamente 

como objeto de representación y de apego afectivo, 

y sobre todo como símbolo de pertenencia socio-

territorial. En este caso los sujetos (individuales y 

colectivos) interiorizan el espacio integrándolo a su 

propio sistema cultural. Con esto hemos pasado de una 

realidad territorial “externa” culturalmente marcada, a 

una territorialidad “interna” e invisible, resultante de la 

“filtración” subjetiva de la primera con la cual coexiste. 

Esta dicotomía –que reproduce la distinción entre formas 

objetivadas y subjetivadas de la cultura– resulta capital 

para entender que la “desterritorialización” física no 

implica automáticamente la “desterritorialización” en 

términos simbólicos y subjetivos. Se puede abandonar 

físicamente un territorio, sin perder la referencia 

simbólica y subjetiva del mismo a través de la 

comunicación a distancia, la memoria, el recuerdo y la 

nostalgia (Giménez, 1996; 15).

Construcción de relaciones emocionales
La construcción de relaciones emocionales, que es la segunda 
unidad analítica de la migración transterritorial, es una de las 
maneras de significar los territorios y las personas, en tanto las 
emociones funcionan al modo de herramientas significativas 
de interrelación con agentes externos como son los territorios 
que motivan la experiencia emocional. 



52

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Como se ha manifestado en los apartados anteriores, 
a partir de la construcción de relaciones afectivas entre los 
sujetos y los territorios, es decir, a partir de la territorialidad, 
se logra explicar la manera cómo los sujetos significan las 
circunstancias que transforman su contexto. Asimismo, 
el análisis de la territorialidad permitirá identificar cuáles 
son los elementos del territorio que son más relevantes para 
los chiconamelense y que inciden en la constitución de su 
identidad.

Ahora bien, un sujeto que reflexiona sobre los territorios 
que habita, esgrime sus reflexiones desde el lugar que ocupa 
en el mundo; su punto de enunciación se basa en su posición 
socioestructural, en el grado de poder y estatus en relación a 
los otros, y en los anhelos subjetivos construidos en relación 
al territorio y con apego a sus características interseccionales. 
Por esta razón, los discursos y las narrativas particulares de los 
sujetos son una fuente relevante de información acerca de la 
manera cómo construyen territorios imaginados distintos del 
mismo territorio físico, ya que éste representa posibilidades, 
limitaciones y sanciones distintas para sujetos distintos.

Las relaciones afectivas -y los discursos sobre esas 
relaciones- se materializan, por ejemplo, en la construcción 
de casas en el pueblo por parte de algunos chiconamelenses 
migrantes radicados en Monterrey, con la esperanza de retornar 
en el momento en que los objetivos que motivaron en cada 
caso la migración sean alcanzados. Otra forma de construir 
las relaciones afectivas con el territorio y con los locales no 
migrantes, son las visitas al pueblo durante las fiestas de día de 



53

Marissa Rodríguez Sánchez 

muertos o mijkailjuitl, durante las cuales se despliega una serie 
de actividades ritualizadas litúrgica y consuetudinariamente, 
que llevan una fuerte carga emotiva por el contacto con el 
territorio de origen y con los otros. La participación en la 
vida política del pueblo, el envío de remesas en efectivo y en 
especie, y las redes solidarias, son otras de las formas en que 
se materializa las relaciones afectivas, que se detallarán en el 
siguiente capítulo.

Entonces, tal como aquí se ha planteado, el territorio, 
las relaciones afectivas para con éste y entre las personas, y la 
circulación de personas y de objetos de toda clase en el trayecto 
migratorio, son elementos indisociables para comprender 
la migración transterritorial  Chiconamel-Monterrey. En 
esta investigación se ha puesto el acento en el territorio y la 
territorialidad para delinear las otras dos unidades de análisis 
con el objetivo de superar el localismo metodológico inserto 
en la visión tradicional que privilegia, en el estudio de las 
migraciones internas, el traspaso de fronteras geopolíticas 
antes que fronteras emocionales.

Circulación de objetos evocativos: rastrear desde la 
materialidad
La metodología para el análisis etnográfico del que se 
parte es el propuesto por Marcus (2001) como “etnografía 
multisituada”, en la cual, a diferencia de la clásica etnografía 
unisituada, el etnógrafo debe trasladarse siguiendo, 
literalmente, los desplazamientos de los migrantes a lo largo 
y ancho de su trayecto migratorio con el objetivo de rastrear 



54

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

un elemento (personas, objetos, ideas, narrativas, etc.) elegido 
por el investigador, que provea de información suficiente para 
trazar, desde su análisis, las conexiones que establecen entre 
los territorios de origen y destino migratorio, y que revelan el 
funcionamiento del sistema completo en una menor escala.

A través de la metodología multisituada se pretende 
distinguir otros sitios y mecanismos de producción y de 
consumo cultural, distintos a aquellos sitios de producción 
tradicionalmente hegemónicos, como serían los sistemas 
económicos y políticos. La premisa de Marcus es que existe 
una variedad mucho más amplia de espacios desde donde se 
reproducen los trazos del sistema socioestructural total, pero 
mediante relaciones más complejas “difusas, descentradas 
o multisituadas” que, mediante un mecanismo lineal de las 
macroestructuras a las micro, cuya afectación sobre el mundo 
de vida de los sujetos sería de manera directa.

Para llevar a cabo el análisis, se “siguieron” los discursos 
y narrativas afectivas sobre los territorios migratorios, con el 
objetivo de desentrañar la relevancia que estos ostentan en el 
fenómeno migratorio completo. Se ha llevado a cabo a través 
de la producción de significados culturales esgrimidos por los 
actores sociales, lo que a su vez ha revelado las implicaciones de 
las fronteras estatales y municipales, como fronteras afectivas 
antes que por las dinámicas geopolíticas como instancias 
hegemónicas de producción de identidad.

Ahora bien, para avanzar en el análisis de los objetos, 
que es la tercera unidad propuesta para el análisis de la 
migración transterritorial, dice Marcus:



55

Marissa Rodríguez Sánchez 

Este tipo de construcción del espacio multilocal de 

la investigación implica trazar la circulación a través 

de diferentes contextos de un objeto explícitamente 

material de estudio (al menos como es concebido 

inicialmente). Los objetos pueden ser bienes, regalos, 

dinero, obras de arte o propiedad intelectual y tal vez éste 

sea el acercamiento más común al estudio etnográfico de 

procesos en el sistema mundo capitalista (Ídem: 118).

Marcus apela al análisis de las transformaciones que 
padece un objeto, ya sea por la manipulación de su naturaleza 
primigenia hasta convertirlo en un producto con una finalidad 
distinta a la original, mediante “procesos en el sistema 
mundo capitalista” o bien, analizar las transformaciones 
sufridas por el objeto a lo largo de un recorrido migratorio, ya 
sea por el uso que se hace de él distinto en distintos lugares, 
ya sea porque su significado se modifica conforme el objeto es 
desplazado junto con los sujetos. Es decir, propone hacer la 
descripción de los significados por los que transita el objeto en 
cuestión a partir de una lectura del mismo.

El objetivo que aquí me he planteado, es el de 
aportar a la comprensión de los objetos que circulan entre 
los territorios migratorios, realizando un análisis desde su 
materialidad. Para ello, recurro a los presupuestos de la 
Producción de presencia de Hans U. Gumbrecht (2005) con el 
propósito de acceder a los significados de los objetos a través 
del análisis de la substancialidad de los mismos. La hipótesis 
es que el análisis de la materialidad de un objeto que vincula 



56

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

los territorios migratorios, revelará una clase de información 
distinta a la que lee o interpreta el investigador a través de la 
observación o del examen de los discursos sobre ese objeto. 
Se afirma que éste es un modo que logrará reducir el riesgo 
de sobre interpretar la realidad que conlleva la reflexión 
tradicional de los fenómenos sociales.

Dirigir la atención hacia los modos en que los sujetos 
significan y representan la realidad que viven, remite 
necesariamente al problema de la descripción: si ésta es 
algo puro o si está mediada por las teorías antropológicas, 
predeterminando en alguna medida tales representaciones; 
dice Lahire que “el investigador debe tener cuidado en no 
‘proyectar’ en la cabeza de aquellos cuyas prácticas estudia, 
la relación que él mismo mantiene, en su calidad de sujeto 
cognoscente, con el objeto de conocimiento” (Lahire, 2006; 52). 

Ahora bien, en tales precauciones debo señalar una 
segunda reserva que se intenta superar a través del análisis 
material y que aparece como corolario: la de dividir los 
espacios del mundo entre quien observa y quien es observado. 
Cierto es que las competencias de cada uno de los sujetos 
implicados en el trabajo de campo, incluido el investigador, 
navegan por derroteros divergentes, mas la asunción de una 
realidad fraccionada no hace sino extender la brecha entre 
los fenómenos observados y el investigador, como si fueran 
objetos de mundos separados en una misma actualidad. Al 
respecto, dice Gumbrecht (2005) que es precisamente:

el paradigma sujeto-objeto el que excluye hoy 

cualquier referencia fácil al mundo […] por esto, creo 



57

Marissa Rodríguez Sánchez 

que deberíamos intentar restablecer nuestro contacto 

con las cosas del mundo fuera de [este] paradigma y 

evitar la interpretación, sin siquiera someter a crítica 

el altamente sofisticado y autorreflexivo arte de la 

interpretación que las humanidades han establecido 

desde hace tiempo. (68)

Sin embargo, no propone abandonar totalmente la 
interpretación hermenéutica, sino matizarla en relación a los 
contextos, ya que:

no significa que abandonaríamos el sentido, la 

significación y la interpretación. [sino ir] “más allá” 

de la metafísica […] –sin por supuesto abandonar la 

interpretación como una práctica intelectual elemental 

y, probablemente, inevitable. Querría decir poner a 

prueba y desarrollar conceptos que nos permitiesen, 

en las humanidades, relacionarnos con el mundo de un 

modo más complejo que la sola interpretación, que es 

más complejo que meramente atribuirle significado al 

mundo (64).

De esta manera, considero que si bien de entrada el 
postulado esgrimido por Gumbrecht parece irreconciliable 
con un análisis interpretativo de los significados que surgen 
de las narrativas de los migrantes acerca de ciertos objetos 
que circulan entre los territorios migratorios, es posible 
hacerlos converger, atendiendo al ensayo de nuevas maneras 
de adentrarse a los fenómenos sociales, a la observación de las 
contradicciones y la indeterminación de las cosas del mundo, 



58

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

a la creatividad analítica y a echar mano de la acumulación 
de conocimientos previos para proyectar un acercamiento 
distinto a los elementos significativos en contacto con lo 
humano, cuyo resultado derivará en una información mucho 
más amplia del fenómeno estudiado.

Para realizar dicho análisis de un objeto material 
“seguido” durante el trayecto migratorio, se propone que 
éste debe ser un objeto significativamente relevante para 
los actores migrantes; un objeto cuyo tratamiento por 
parte de los chiconamelenses lo eleve por encima de otros 
objetos ordinarios y, en aras de puntualizar la metodología 
multisituada, que sea un objeto que acompañe a los migrantes 
en el trayecto transterritorial. 

Este análisis se desarrolla en el último capítulo a partir 
del estudio de las máscaras de pemuche utilizadas por los 
danzantes conocidos como “coles”, quienes bailan durante 
las celebraciones de mijkailjuitl. Los he denominado “objetos 
evocativos emocionalmente”, ya que condensan memorias, 
emociones y significados colectivos, y activan formas 
específicas de presencia y conexión entre vivos y muertos, y 
entre migrantes y no migrantes.



59

Marissa Rodríguez Sánchez 

MIGRACIÓN TRANSTERRITORIAL CHICONAMEL–
MONTERREY: ENTRE EL TEMOR Y EL ORGULLO 

Chiconamel: apuntes contextuales
EL MUNICIPIO DE CHICONAMEL, VERACRUZ es cabecera municipal 
de 61 comunidades, forma parte de la Huasteca Alta y es uno 
de los dos municipios con mayor grado de marginación de esta 
región. Su población al censo de 2015 era de 6,684 habitantes, de 
los cuales casi el 60% son hablantes de náhuatl (INEGI, 2017). 
El grado de migración internacional es “muy bajo” mientras 
que el de migración interna es “muy elevado” (CONAPO, 
2010). La actividad económica principal en Chiconamel es 
la pequeña agricultura para consumo familiar en terrenos 
contiguos a los hogares. También tienen animales de corral 
con los que se abastecen de carne de pollo, gallina, cerdo y en 
muy pocos casos, de chivo, borrego o de vaca.

La infraestructura de servicios con los que se cuenta en 
el pueblo es muy limitada. Apenas en 2007 años se instalaron 
las tuberías de drenaje y de agua potable, pero por una mala 
ejecución, el agua de los manantiales que abastecían de agua al 
pueblo se contaminó con el drenaje. Al 2015 sólo el 4.9% de la 
población contaba con agua entubada y un 65.6% con drenaje 
en sus hogares (INEGI, 2017). No todas las viviendas cuentan 
con luz eléctrica, sobre todo las que se ubican en la parte alta 
del pueblo, en la sierra. 

Como cabecera municipal, hay tres escuelas de 
preescolar, dos primarias y dos secundarias, éste último es el 
grado educativo más alto que puede estudiarse en el pueblo. 



60

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Los servicios médicos son nulos, no hay clínica, consultorio 
o farmacia. Los accidentes o enfermedades simples se atienden 
en Huejutla, Hidalgo, que es la ciudad más cercana al pueblo a 
35 minutos en coche particular o taxi, o a dos horas y media a 
pie, ya que no existe ningún transporte público.

Chiconamel es un pueblo eminentemente católico 
que en sus prácticas tradicionales incluye elementos de su 
cultura tradicional nahua. El poder político se halla ligado a la 
religión católica; no obstante, desde hace catorce años, cuando 
arribaron misioneros estadounidenses al pueblo, algunas 
familias se han convertido al cristianismo y la adhesión va en 
aumento. Esto ha generado conflictos entre las familias de 
una y otra prácticas religiosas, segregando socialmente a los 
nuevos conversos e impidiendo su inserción en las prácticas 
políticas, lo que ha derivado en conatos de violencia que han 
sido controlados por los mismos vecinos.

En Chiconamel realicé trabajo de campo por cuatro 
años, de 2014 a 2017, en los períodos en que se celebra día de 
muertos, es decir, entre octubre y noviembre. De la información 
obtenida en campo, el 100% de los entrevistados afirmó que de 
cada familia chiconamelense, al menos un miembro, hombre 
o mujer en edad laboral es migrante interno y un 89% indicó 
Monterrey como el lugar de destino migratorio. 

Cabe destacar que hasta el momento no existía ningún 
otro estudio del caso particular de los migrantes nahuas de 
Chiconamel en Monterrey ni tampoco datos asentados sobre la 
migración para indagar desde una perspectiva cuantitativa que 
guiara la investigación. Asimismo, el propio municipio carece 
de registros históricos y de bases de datos sociodemográficos; 



61

Marissa Rodríguez Sánchez 

por lo tanto, el registro etnográfico y la información recabada 
que realicé con los chiconamelenses en el municipio y en 
Monterrey, dan soporte a esta investigación.

Paraje en Chiconamel, Veracruz. 

Plaza principal de Chiconamel, Veracruz.



62

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Identidad lingüístico-cultural: primero chiconamelenses, 
luego nahuas
Los integrantes del grupo originario que protagoniza este 
análisis se reconocen a sí mismos como “chiconamelenses” 
antes que nahuas. Desde una perspectiva político-regional, 
son “nahuas de la Huasteca Alta veracruzana”; desde su 
propia óptica, son “chiconamelenses nahuas de Veracruz”, sin 
identificarse con el resto de los grupos nahuas huastecos. No se 
trata de un rompimiento con los grupos “nahua” y “huasteco”, 
sino del orden de relevancia con el que los informantes se 
autonombran: primero chiconamelenses, luego nahuas, 
veracruzanos y, finalmente, nahuas que contingentemente 
pertenecen a la Huasteca. Esto habla, por supuesto, de una 
identificación y reconocimiento del otro como parte de la 
construcción de una autoadscripción consciente, que se 
manifiesta en prácticas culturales distintas de aquellas propias 
de otros grupos nahuas de la Huasteca.

Hay dos asuntos que me interesa destacar: uno de 
carácter lingüístico y otro relativo a los rituales religiosos. De 
entre las 30 variantes del náhuatl habladas en México que el 
Instituto Nacional de Lenguas Indígenas INALI reconoce, se 
encuentra el náhuatl de las huastecas veracruzana, potosina e 
hidalguense. Chiconamel pertenece a la Huasteca veracruzana, 
aunque es más cercano geográficamente a la Huasteca 
hidalguense. 

Sin embargo, el náhuatl de Chiconamel se diferencia del 
hablado en otros municipios de Veracruz y de Hidalgo. Incluye 
un sustrato léxico propio, distinto al del resto del náhuatl de 



63

Marissa Rodríguez Sánchez 

la Huasteca,2 es decir, que el uso del idioma se diferencia en el 
nivel del habla y se lleva a cabo en los contextos situacionales 
donde el discurso, ya sea oral o escrito, guarda una relación de 
afinidad directa con la identidad de quien lo emplea:

En ese nivel de abstracción (del habla) se trata del 

proceso de atribución de identidades propias o 

mutuas por medio de textos o discursos que hacen los 

individuos o grupos, o dicho en líneas más generales, 

cómo en las formas de interacción se manifiesta la 

identidad de los interlocutores. Relacionándolo 

más concretamente con el problema de la identidad 

cultural y con los procesos de contacto de lengua, esto 

significa que mientras la lengua, gracias a su papel de 

medio de comunicación, posibilita la cohesión de un 

grupo, y con ello la existencia del grupo como tal, y 

transmite experiencias comunes a través de su carácter 

de depósito de experiencias, cumpliendo ya en su 

mero aspecto expresivo funciones de identificación 

para los grupos étnicos y sociales, en la comunicación 

de un grupo mediante el habla ocurre algo diferente, 

algo que se podría definir como constitución de 

identidad (...) El concepto de identidad cultural se 

2	  No existen estudios lingüísticos del náhuatl de Chiconamel, los 
datos que se exponen surgen de la experiencia personal: entre febrero y julio 
de 2015 tomé clases de náhuatl en la A.C. Procuración de Justicia Étnica en 
la ciudad de Monterrey, cuyo maestro titular es nahua de Chiconamel. A 
este maestro le acompañaba otro instructor de apoyo, también nahua de la 
Huasteca, pero originario de Hidalgo. Su función era indicar las diferencias 
que encontraba entre las variantes del náhuatl en cuanto al vocabulario y a 
las formas coloquiales.



64

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

aplica a menudo al habla: un grupo se diferencia de 

otro gracias a características determinadas (...) se 

parte de la suposición de que existe una relación de 

identidad entre los miembros del grupo, o sea que son 

idénticos en cuanto a ciertas características. Por otro 

lado, empero, se trata de una relación de no-identidad, 

esto es, de una diferenciación frente a otro grupo. 

(Zimmerman, 1991: 8-9)

La identidad cultural con base en el habla, se halla 
vinculada a las especificidades de los rituales religiosos 
en Chiconamel. Después de las fiestas patronales de cada 
municipio, en la Huasteca, la celebración ritual más notable es 
“Xantolo”. El vocablo deriva del latín “sanctorum” (de ‘sanc’, 
“santo” y ‘torum’, “todos” cuya evolución fonológica es: de ‘sanc’ 
a ‘xan’ y de ‘torum’ a ‘tolo’), ambas formas significan literalmente 
“todos santos” y se festejan en el marco de día de muertos. 
Chiconamel no es la excepción al despliegue de emotividad y 
de recursos gubernamentales y domésticos invertidos durante 
Xantolo, sin embargo, en el pueblo los chiconamelenses hablan 
de festejar “mijka iljuitl” (o “mijkailjuit”, las dos formas se usan 
de forma indistinta), “día de muertos” o “fiesta de los muertos”.

Aunque en esencia ambos nombres refieren a la misma 
festividad que conmemora el retorno de los difuntos que 
visitan la Tierra en días santos, el término mijkailjuitl, desde una 
perspectiva histórico lingüística, es tenido por más cercano a su 
cultura nahua. Los chiconamelenses aluden a “la originalidad”, 
refiriéndose conjuntamente a “los orígenes” históricos y a “lo 
original” del ritual que caracteriza mijkailjuitl en Chiconamel.



65

Marissa Rodríguez Sánchez 

Siguiendo las entrevistas, puedo señalar dos tipos de 
narrativas que justifican lo anterior. Lo relevante de estas 
explicaciones radica en la forma en que se genera el sentido, 
para la comunidad, sobre el origen, el arraigo y la permanencia 
de su identidad. No se trata de evaluar la veracidad histórica 
de los hechos referidos, sino de comprender que, en un sentido 
antropológico, es precisamente esta construcción la que da 
forma al significado.  

Por un lado, existe una narrativa esgrimida por lo que 
podría llamarse un grupo de conocedores locales con educación 
formal: maestros normalistas Faustino, Ruth e Ignacio, cuya 
narrativa se remonta a los fundadores del pueblo. Los datos 
que me fueron ofrecidas son las siguientes: al ser los fundadores 
de Chiconamel de origen azteca y, por lo tanto, hablantes de 
náhuatl, el mictlán o inframundo azteca era un lugar especial 
dentro de su cosmovisión. De mictlán deriva la palabra 
“mijka”, mientras que “xantolo” es una “castellanización” del 
latín “sanctorum” -aunque, en estricto sentido, pasa primero 
por una nahuatlización. 

De esta manera, argumentan que, en épocas previas a la 
conquista española, en Chiconamel, ya se celebraba mijkailjuitl. 
El hecho de que en otros lugares de la Huasteca nahua celebren 
Xantolo -según los informantes-, se explica como parte del 
desconocimiento de los propios orígenes, del poco interés por 
“resguardar las costumbres”, así como de la inexorable mezcla 
de términos, costumbres y tradiciones que se han efectuado a 
lo largo de la historia, y que no sucedió en Chiconamel.



66

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

El segundo conjunto de narrativas proviene de 
chiconamelenses cuyos conocimientos históricos del pueblo 
fueron adquiridos mediante tradición oral. Para este grupo, los 
orígenes del ritual están enunciados en formas como “desde los 
abuelos festejamos mijkailjuitl: “Xantolo se celebra allá en otras 
partes, aunque ahora también le dicen xantolo aquí”. Sin dar 
mayor importancia a las diferencias lingüísticas, el discurso se 
centró notablemente en hablar de “mijkailjuitl” en referencia al 
ritual original de Chiconamel, no así de Xantolo, pues no forma 
parte de los saberes compartidos. Ambos grupos manifestaron 
el orgullo de poseer los conocimientos sobre la originalidad 
del ritual y del pueblo a diferencia de otros grupos nahuas 
huastecos cercanos a Chiconamel.

Además de la forma de nombrar la fiesta de muertos, 
en Chiconamel, el ritual adopta elementos y actividades 
singulares que están directamente vinculadas al fenómeno de 
la migración reciente hacia Monterrey, distintivas de las de 
los otros grupos nahuas huastecos cercanos geográficamente 
con quienes mantienen vínculos y que se desarrollarán más 
adelante.

Nociones socioeconómicas de la identidad chiconamelense
Los habitantes de Chiconamel mantienen una relación 
social con los municipios más cercanos que es derivada de 
las relaciones económicas y familiares. El municipio de 
Chalma, que colinda al sureste con Chiconamel, es lugar de 
paso obligado para acceder al pueblo por cualquiera de las 
dos carreteras que existen (la más antigua de terracería y 



67

Marissa Rodríguez Sánchez 

otra pavimentada en 2015; a dos años de su construcción se 
encuentra en muy mal estado). Ahí habitan algunas familias 
e individuos chiconamelenses por las facilidades que ello 
significa, ya sea por la infraestructura de servicios básicos 
más amplia (agua corriente y drenaje, luz eléctrica en todas las 
casas y alumbrado público, señal parcial de celular, teléfonos 
fijos en casi todas las casas, tiendas de misceláneos), ya sea que 
requieren estar más cerca de Huejutla por cuestiones laborales 
o de estudios, o bien por cuestiones de salud.

Es el caso de Maura Sánchez: originaria de Chiconamel, 
cambió su residencia a Chalma desde hace 3 años para poder 
trasladar a su madre enferma a la clínica en Huejutla o para 
tener la facilidad de llamar por teléfono a un médico o una 
ambulancia en caso de emergencia. A estas ventajas se le 
suma que puede adquirir los útiles escolares para sus dos hijos. 
Afirmó, “hay muchas personas que nos vinimos porque las 
cosas son más llevaderas, pero vamos y venimos a diario. Yo, 
por ejemplo, ya fui y vine tres veces en el día [a Chiconamel]”. 

A Maura la conocí en un taxi colectivo el año 2017. En 
cuanto abordó el carro, me preguntó si yo era “la antropóloga 
de Chiconamel”. Se presentó formalmente, me dio su número 
de teléfono, me invitó a “ofrendar” (es la manera común para 
describir el acto de comer los alimentos que se disponen en 
los altares) al día siguiente en su casa con su familia y me 
dijo: “tenía muchas ganas de conocerla; desde hace años que 
me platicaron de usted”. Esta mención es totalmente útil para 
constatar la fluida y constante comunicación que mantienen 
dentro de Chiconamel y entre los dos municipios. 



68

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

El hecho de que Maura supiera de mí antes de conocerme 
en persona, a partir de relatos compartidos por otras personas 
de la comunidad, muestra no sólo la rapidez con la que circula 
la información, sino también la manera en que los vínculos 
sociales se sostienen y actualizan a través de la oralidad 
cotidiana, el recuerdo de eventos pasados y la construcción 
colectiva de referentes compartidos. La circulación de mi 
nombre -y con él, de la figura de una investigadora externa 
integrada afectivamente a la vida comunal-, no sólo da cuenta 
de una red densa de relaciones, sino también de una forma de 
habitar el territorio donde el conocimiento sobre los otros se 
construye en diálogo, se intercambia como parte del cotidiano 
y se activa emocionalmente en contextos tan fugaces como un 
trayecto en taxi. 

Platón Sánchez es el otro municipio veracruzano que 
colinda al sureste con Chiconamel. Desde que disminuyeron y 
finalmente rompieron lazos con la tabacalera TABAMEX que 
fue privatizada en 1990, las relaciones entre los habitantes de 
ambos municipios se limitan a las visitas de familiares que en 
poco número habitan en Platón. Con la ciudad de Huejutla 
al oeste, que pertenece a la región huasteca del estado de 
Hidalgo, existe un vínculo económico incesante, ya que, al ser 
la ciudad más cercana al pueblo, provee de todos los artículos 
necesarios para la vida cotidiana (abarrotes, medicinas, 
artículos escolares, ropa y calzado, objetos religiosos y 
rituales etc.). 

A Huejutla van muchos chiconamelenses jóvenes 
a estudiar la preparatoria o alguna de las cinco carreras 



69

Marissa Rodríguez Sánchez 

profesionales que se ofertan en la Escuela Superior de Huejutla, 
que pertenece a la Universidad Autónoma de Hidalgo. En la 
ciudad hay todas las facilidades para la comunicación: teléfonos 
fijos y públicos, señal de celular e internet (aunque no de todas 
las compañías que dan servicio en el país). Los cibercafés son 
particularmente atractivos entre los jóvenes chiconamelenses 
y, en general, para personas de todas las edades, tiene una 
oferta de pasatiempos y actividades de placer que, si bien es 
limitada, es mucho mayor que en Chiconamel.

Nociones del entorno
En general, en Chiconamel se viven muchas carencias que 
contrasta con la abundancia de tierras fértiles sin labrar, 
de frutos y hierbas silvestres que son aprovechados por los 
habitantes. El entorno abundante en vegetación, el paisaje 
serrano y el cielo azul libre de contaminación son motivos de 
orgullo de los chiconamelenses de los que constantemente 
hacen mención. La señora Magdalena de 72 años afirmó: “los 
de aquí somos bendecidos, vea nada más esto”, señalando el 
entorno natural que circunda su casa hecha de láminas y adobe 
empotrada en la sierra. A lo que prosiguió su hermana menor, 
Aurelia, de 64 años: “a lo mejor no tenemos carne para comer 
todos los días, pero los frijoles, las tortillas y las hierbas nunca 
faltan. La tierra no nos deja sin comer”. Ambas se lamentaron 
por aquellas personas que no habitan en un territorio tan 
próspero, por los que viven en las ciudades y particularmente 
por los migrantes porque, dijeron: “de seguro respiran basura 
en la ciudad.



70

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

El esposo de Magdalena, Anastasio, y Luis, primo de las 
hermanas, refirieron por su parte que, si bien los servicios y 
productos básicos escasean, se contrapone la tranquilidad en 
que habitan los chiconamelenses, pues no se registran robos, 
crímenes o altercados violentos mayores a discusiones y 
trifulcas entre locales, las cuales son surgidas principalmente 
por el alcoholismo que prima entre los hombres. 

Después de visitar a estas personas y de hacer una 
caminata de dos horas por la sierra, a mi regreso a la parte 
llana de Chiconamel, la señora Elia me recibió emocionada 
en espera de constatar que yo no me había cansado, pues, 
explicó: “las piedras de Chiconamel no cansan, masajean 
los pies. Son “piedras bola”, pero no resbalosas, se apoyan 
muy bien los pies”. Y concluyó: “Va a extrañar estos masajes 
cuando regrese a Monterrey”.

Estas nociones que los propios habitantes elaboran y 
comparten sobre su entorno inmediato, no sólo configuran 
una forma de estar en el mundo, sino que hacen surgir un 
sentimiento profundo de orgullo ligado estrechamente a 
la experiencia territorial. Lejos de entender el territorio 
únicamente como una delimitación geográfica o un recurso 
económico, los relatos y gestos de personas como Magdalena, 
Aurelia, Anastasio, Luis y Elia, evidencian que el espacio 
habitado se convierte en una fuente de valoración emocional, 
una matriz de sentido que arraiga sus vidas cotidianas. 

Desde una perspectiva de la antropología de las 
emociones, estas expresiones de orgullo no se reducen a 
declaraciones individuales, sino que deben entenderse como 



71

Marissa Rodríguez Sánchez 

afectos socialmente generados y compartidos, producidos en 
la interacción con una terriorialidad, un mundo de vida que no 
es abstracto, sino encarnado, sensorial y situado.

El orgullo que manifiestan al señalar las montañas, las 
plantas, la tranquilidad, el aire limpio, la fertilidad de la tierra 
o incluso las piedras que “masajean los pies”, es un orgullo 
que emana del habitar. Esta emocionalidad está anclada en 
un vínculo territorial que no es simplemente simbólico, sino 
que se vive a través del cuerpo, del paladar, de la respiración, 
de la memoria y del movimiento. La experiencia de caminar 
por la sierra, de no cansarse porque las piedras “acompañan 
el paso”, de recordar con pesar a quienes migraron a entornos 
que se perciben como hostiles, artificiales o contaminados, es 
también una forma de construir valor afectivo y subjetividad 
colectiva en torno a un territorio que, aun con sus carencias, 
se percibe como pleno. Así, el orgullo se convierte en una 
emoción relacional que refuerza el sentido de pertenencia 
y dignifica la vida comunal frente a otras formas de habitar 
que se experimentan como desarraigadas o empobrecidas en 
lo afectivo.

Breve etnografía del movimiento: el trayecto como 

identidad
Si se pretende llegar o salir de Chiconamel en autobús, 
es indispensable pasar por Huejutla, pues es la central de 
camiones más cercana; es adonde llegan los migrantes cuando 
regresan de visita al pueblo. Para trasladarse de Huejutla a 
Chiconamel hay una base de taxis colectivos que tiene una 



72

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

gran demanda diaria de usuarios chiconamelenses. El servicio 
funciona de 7 a.m. a 7 p.m., y las tarifas van de los 25 pesos 
a Chiconamel, 20 a Chalma y 35 hasta Platón Sánchez. Todos 
los carros son tipo Tsuru, de dos o cuatro puertas, donde 
pueden subir hasta ocho pasajeros incluyendo el conductor. 
Como el espacio entre conductor y copiloto se ha modificado 
en un asiento más al cubrir el freno de mano con un cojín, es 
imposible para ambos usar el cinturón de seguridad. Es muy 
común terminar con algún niño desconocido en el regazo para 
aprovechar al máximo el espacio.

El trayecto de Huejutla a Chiconamel dura alrededor 
de 35 minutos. En cuanto se deja atrás la última gasolinería 
de Huejutla, el paisaje semiurbano se transforma en uno 
rural y silvestre copado de follaje verde; las mariposas y los 
pájaros colorean inmediatamente el camino, lo mismo que 
las flores que sobreviven en el caluroso invierno de la región. 
Aproximadamente diez minutos después de comenzado el 
viaje, el conductor disminuye la alta velocidad a la que conduce 
para entrar al pueblo de Chalma, se adentra por las calles de 
los barrios, saluda a las personas a su paso y van descendiendo 
los usuarios cuyo destino es ese pueblo. 

Nos despedimos de los compañeros de viaje con 
quienes regularmente se entabla una conversación rápida y 
fluida, incluso con quienes sólo hablan náhuatl, ya que son 
traducidos por otros. Al momento de salir de Chalma, el 
taxista aumenta la aceleración hasta 150 o 170 km/hr en una 
carretera cuyas curvas se vuelven cada vez más pronunciadas. 
Los carriles de dos sentidos no están bien delimitados y la 



73

Marissa Rodríguez Sánchez 

cerrazón del espacio por el follaje lateral, dan una imagen de 
mucho mayor estrechez. La impresión aumenta durante los 
recorridos nocturnos pues, además del coche en el que se viaja, 
lo único que alumbra intermitentemente son las luciérnagas y, 
de cuando en cuando, los faros de otros coches, muy cercanos, 
que circulan en sentido contrario. 

A pesar de que los recorridos Chiconamel-Huejutla no 
cesan (después de terminado el servicio de taxis a las 7 p.m., 
continúan los viajes en carros particulares) no hay tráfico 
vehicular salvo contados casos en que, por unos tres a cinco 
minutos, confluye una caravana de autos que rápidamente se 
dispersa a lo largo de la carretera. Sin registros oficiales de 
accidentes en la zona, los lugareños aseguran que “nunca hay 
accidentes” para inmediatamente después hacer el recuento 
de varios accidentes catastróficos que quedaron en la memoria 
por su magnitud. 

En cualquier tramo del camino aparece, de cuando 
en cuando, algún viajante a pie por la orilla de la angosta 
carretera. Regularmente son hombres solos, ancianos que, 
como dicen los habitantes más jóvenes: “todavía usan calzón 
(de manta), huarache y morral, y sólo hablan lengua”; se trata 
de campesinos habituados toda la vida a hacer ese recorrido 
a pie.

A unos diez minutos para llegar a Chiconamel, las 
curvas disminuyen, la espesura de los árboles se abre para 
descubrir que el llano quedó atrás y recorremos las alturas de 
la sierra huasteca. Muy lejos se atisban rebaños de borregos 
y vacas que pastan en tierras particulares pertenecientes a 



74

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Hidalgo. Al frente el camino se estrecha y a la vuelta de la última 
curva un letrero corroído por los años y la intensa humedad del 
ecosistema da la bienvenida a “Chiconamel. Fundado en 1508. 
Tierra de los siete ameles”. Chiconamel proviene del náhuatl 
“chicome” que significa “siete” y “amel” que es un manantial o 
pozo de agua.

 A la izquierda se encuentra la primaria, a la derecha, 
decenas de casas, enclavadas en la montaña cubierta de verde 
a las que se accede por empinadas escaleras de piedra. Los 
pollos, gallinas y totolitos (cría del guajolote) revolotean entre 
las llantas del taxi y no es raro, después, ver los cuerpos de 
varios de estos animales sellados sobre la tierra aplanada. Si 
el arribo a Chiconamel se hace en un día ordinario, el silencio y 
la soledad de las calles son sepulcrales; pero si por el contrario 
se trata de un día de fiesta inscrito en el calendario ritual 
como mijkailjuitl al que han llegado de visita los migrantes, los 
acordes de huapangos se escapan por las puertas eternamente 
abiertas de los hogares. 

Camino abajo, ya se está plenamente en Chiconamel; 
paradójicamente se llega a un espacio hundido en lo alto de la 
sierra. El taxista estaciona su coche en la plaza principal (la 
única del pueblo) frente a la Presidencia Municipal y la iglesia 
católica, donde ya lo esperan algunos pasajeros para hacer el 
recorrido inverso, pero no será hasta que se junte un mínimo 
de cinco personas que emprenderán el viaje.

Éste es el itinerario que los chiconamelenses hacen 
cotidianamente para abastecerse de los productos necesarios 
y algunos pueden llevarlo a cabo varias veces al día: los que 



75

Marissa Rodríguez Sánchez 

laboran fuera del pueblo, los estudiantes en Huejutla, los 
integrantes del cabildo, los maestros en Chiconamel que 
habitan en otros municipios, los taxistas. Es el recorrido 
que hacen los migrantes cuando visitan el pueblo y es el 
recorrido que históricamente han realizado los originarios de 
Chiconamel como parte de las actividades que caracterizan la 
vida en el pueblo: el constante movimiento como parte del ser 
chiconamelense. Humberto, migrante en Monterrey, recuerda 
también haber

[…] caminado la sierra: las mamás te hacían la lista, me traes 

esto y esto, y masa y flores, y esto y esto. Y ahí iba uno hasta 

Huejutla, pero cortábamos por el amel de arriba, entre las ramas 

por donde andaban las vacas sueltas […] Claro que era cansado, 

pero estaba uno joven y eran otros tiempos. Ahora más padre, 

vengo en la camioneta desde Monterrey con toda la familia y va 

uno recogiendo a los compas  que se encuentra en el camino… No, 

la carretera no es peligrosa para uno que conoce estos caminos 

desde chiquillo.

Para las mujeres es distinto, el camino está lleno 
de peligros físicos y de sanciones sociales. Elia, esposa de 
Humberto, recuerda que:

Yo no me cansaba, dice él (su esposo) que se cansaba, yo 

no; pero a mí no me dejaban ir. Sí iba, pero acompañada de mi 

hermano o en bola los cuatro (hermanos). A mí me gustaba y 

quería estudiar la prepa en Huejutla o en Tampico, pero no había 

con qué (en referencia al dinero) y ni quién me llevara y 

trajera, ¡cómo iba a ir la mujercita sola a estudiar! Que si te pasa 

esto o aquello, que si dicen o no dicen en el pueblo. Mi hermano 



76

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

varón sí se fue a estudiar y anduvo aquí y allá. […] Y ni modo, 

me quedé en la casa, me casé y luego vienen los hijos y pues ya, ese 

tiempo ya pasó.

Los desplazamientos fuera del municipio de 
Chiconamel han sido permanentes entre sus habitantes en 
razón, principalmente, de las relaciones comerciales, laborales 
y educativas y, en menor medida, de las relaciones familiares 
y de socialización. Por lo tanto, tenemos que, como rasgos 
que sirven para delinear las señas de identidad propia, se 
cuenta la migración, esto es, la circulación de los sujetos a 
través de las fronteras entre localidades del municipio, entre 
municipios y entre estados; es un rasgo identitario en la historia 
de este pueblo, con las salvedades en las formas en que se ha 
transformado el fenómeno de manera diacrónica. 

La migración aparece, en los discursos de los 
chiconamelenses, como una parte constitutiva, aunque 
circunstancial de su origen y, por lo tanto, la valoración 
de esta característica es más bien neutral. Por otra parte, 
los chiconamelenses ejercen, de manera consciente, una 
autoadscripción que los identifica del resto de los nahuas de la 
Huasteca evidenciada en prácticas culturales singulares como 
la lengua y los rituales religiosos. Asimismo, la pertenencia a 
un entorno ecológico de abundancia y un entorno social de 
seguridad les suscita un discurso manifiestamente positivo 
y que les otorga superioridad por sobre otros grupos nahuas 
huastecos. Se trata de un discurso del “orgullo del ser 
chiconamelense”.



77

Marissa Rodríguez Sánchez 

Tramo Carretera Chalma-Chiconamel.

La migración Chiconamel – Monterrey
Las prácticas migratorias en Chiconamel, atestiguan los 
informantes, han sido una constante histórica, pero nunca 
con las características de masivas como en los últimos 
veinte años. El referente temporal en la memoria de los 
entrevistados, establece una relación entre Chiconamel y 
Monterrey a principios de los noventa del siglo pasado. 
Tal afirmación coincide con las referencias del informante 
con mayor tiempo de residencia fija en el AMM: “La gente 
siempre se ha ido, se iban a [la ciudad de] México, a Tampico, 
a Guadalajara. Siempre se iban y venían por temporaditas. A 
Monterrey llegué yo en 1996 y apenas habíamos (sic) unos 
5 hermanos dispersos” (Humberto Hernández). Las razones 
para la migración en voz de los migrantes, giran en torno 
principalmente a motivaciones de tipo personal, a anhelos 



78

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

individuales y familiares por acceder a un mejor modo de 
vida y a la búsqueda de oportunidades laborales y educativas 
de las que carecen en el pueblo.

A partir de la sistematización de los datos recabados 
en campo, los migrantes en Monterrey de primera generación, 
dejaron el pueblo a mediados de la década de los noventa, 
cuando contaban en promedio con 20 años de edad; primero 
los hombres y paulatinamente se les unieron las esposas y 
los hijos. También ha sucedido que otros migrantes mayores 
que se encontraban radicando en otras ciudades del país o 
del extranjero, migraron a Monterrey una vez que familiares 
y amigos se establecieron. Tal es el caso de Paco, cuñado de 
Humberto, quien después de haber emigrado a finales de los 
setenta, primero a la Ciudad de México, luego a Los Ángeles, 
California y más tarde a Chicago, retornó al país en el año 2000 
para establecerse en Monterrey donde, gracias a las redes de 
apoyo familiares, encontró rápidamente trabajo y casa.

Entonces, a partir de los datos analizados, podemos 
identificar la migración consuetudinaria hacia Monterrey en 
una escala histórica. Es una migración reciente comenzada 
en los noventa del siglo pasado y que se diferencia de las 
prácticas migratorias precedentes en 1) la elección del destino 
migratorio, 2) en la cantidad de migrantes convirtiéndola en 
masiva y 3) en que los períodos de retorno al pueblo se han 
extendido sin detrimento de las visitas durante el año. 

Señalamos dos factores económicos acaecidos en el 
territorio de origen que detonaron aún más las condiciones de 
precariedad en el pueblo y que coinciden temporalmente con el 
inicio de la migración masiva hacia Monterrey, uno de ellos que 



79

Marissa Rodríguez Sánchez 

lo vincula directamente con territorio de destino migratorio: 
1) la compra de tierras ejidales en Chiconamel por parte de 
agricultores y ganadores neoloneses y 2) la privatización de la 
tabacalera TABAMEX del municipio aledaño a Chiconamel, 
Platón Sánchez.

Territorialidad y migración Chiconamel-Monterrey
La territorialidad se vincula de manera directa con el entorno 
de vida más inmediato y con las cosas que dentro de ese 
entorno resultan significativas para quienes lo habitan. No se 
trata únicamente de un espacio físico delimitado, sino de un 
conjunto de relaciones afectivas, materiales y simbólicas que 
otorgan sentido a la experiencia cotidiana. En este marco, la 
migración adquiere un papel central para los chiconamelenses; 
pues, como ya se ha señalado, el desplazamiento constante 
entre distintos territorios constituye una de las características 
básicas de su identidad colectiva. 

No es posible comprender la vida en Chiconamel sin 
reconocer que la movilidad forma parte de su forma de estar 
en el mundo. Particularmente, la migración masiva hacia 
Monterrey resulta significativa no sólo por su magnitud: casi 
la mitad de los originarios del pueblo residen actualmente 
en esa ciudad; sino porque a partir de ella se ha configurado 
un entramado relacional complejo que mantiene vigentes los 
vínculos entre ambos territorios. Esta circulación constante de 
personas, recursos, noticias y emociones, produce una dinámica 
transterritorial que enriquece y transforma simultáneamente 
la vida de quienes permanecen y de quienes se desplazan. 
En ese ir y venir, Monterrey y Chiconamel dejan de ser polos 



80

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

aislados para convertirse en espacios interconectados por la 
práctica migratoria.

Ahora bien, lo que interesa examinar no es únicamente 
la dimensión cuantitativa o descriptiva de este proceso, 
sino la manera en que los propios sujetos —migrantes y no 
migrantes— dotan de significado al fenómeno de la migración 
hacia Monterrey desde su territorialidad inmediata. Es decir, 
cómo las motivaciones, percepciones y valoraciones del acto 
de migrar se anclan en las experiencias concretas de vida en 
su lugar de origen. Entre los migrantes, las razones expresadas 
para emprender el desplazamiento se fundan principalmente 
en motivaciones personales y familiares: el anhelo de conseguir 
un empleo estable y mejor remunerado, el deseo de acceder 
a estudios profesionales, o la expectativa de mejorar las 
condiciones económicas del hogar. 

Estas motivaciones, aunque revestidas de un carácter 
subjetivo y proyectadas hacia el futuro en el territorio de 
destino, remiten también a la experiencia de las limitaciones 
percibidas en el territorio de origen. En efecto, en sus 
relatos aparecen dos cuestiones de orden económico que 
problematizan a Chiconamel: por un lado, la escasez de 
oportunidades laborales estables y, por otro, la dificultad de 
acceder a ciertos bienes y servicios básicos. De este modo, 
el análisis de la migración chiconamelense hacia Monterrey 
revela no sólo una búsqueda de horizontes individuales, sino 
también la expresión de una territorialidad marcada por 
carencias que se enfrentan con estrategias de movilidad y con 
la esperanza de transformar la propia vida en otro escenario.



81

Marissa Rodríguez Sánchez 

Dos narrativas registradas son clave para entender 
lo anterior. La primera fue descrita durante el primer año 
de trabajo de campo sólo por dos hombres que nunca han 
migrado. Uno, el profesor Faustino de 72 años, maestro 
normalista jubilado hace diez años, oriundo de la Ciudad de 
México y radicado hace casi cincuenta años en Chiconamel, 
donde ha conocido a las generaciones pasadas y actuales a través 
de su práctica docente en primaria y secundaria. El otro, de 65 
años, campesino de la localidad de Venados perteneciente a 
Chiconamel que actualmente cultiva maíz, chile y, a veces, 
tomate, en un pequeño terreno contiguo a su vivienda. Carlos 
recuerda que “antes” cosechaba cantidades suficientes de maíz 
y de frijol castilán –que es la leguminosa propia de la región– 
para llevar a vender a Huejutla, Hidalgo o para realizar trueque 
con otros habitantes del municipio. Carlos y el profesor 
Faustino coincidieron, cada uno en entrevistas separadas, 
en que en Chiconamel nunca se llevó a cabo una agricultura 
de grandes dimensiones, pero no tan raquítica como en los 
últimos años.

La razón mencionada por los dos hombres para relacionar 
los territorios de Chiconamel y la ciudad de Monterrey a través 
de la migración masiva, es que, en los noventa, agricultores y 
ganaderos de Nuevo León compraron tierras del municipio de 
Chiconamel para cultivo de cítricos (principalmente naranja) 
y para ganadería vacuna; ambas, actividades económicas 
predominantes en el sur de Nuevo León. Se habla entonces 
de una incipiente migración por temporadas para trabajo 
jornalero en Nuevo León en esta misma época, derivando en el 



82

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

tiempo en una migración permanente y extendida en el Área 
Metropolitana de Monterrey:

-Profesor Faustino: supe de varios hijos de campesinos que 

vendieron la tierra, la malbarataron y ahora se quedaron sin nada, 

ni tierra ni trabajo.

-Carlos: un muchacho de por allá vendió lo que le dejó su abuelo, 

como el papá ya se había muerto, no hubo quién le pusiera freno. 

Otros muchachos también vendieron […] de otros lugares, no de por 

aquí. Es que los muchachos se quieren ir, ya no les gusta la tierra 

porque es pesado el trabajo.

Aunque las indagatorias posteriores a estas dos 
referencias que vinculaban los territorios de la migración 
no arrojaron resultados entre los demás entrevistados 
-pues afirmaron desconocer la relación de compra-venta de 
terrenos cultivables-, no se puede desechar la probabilidad 
de que dicho vínculo haya existido. Ello se debe a que, a 
partir de la reforma de 1992 al Artículo 27 constitucional, 
fue posible integrar las tierras ejidales al mercado legal del 
suelo, lo cual abrió un escenario completamente nuevo para 
las comunidades campesinas. 

En ese contexto, la compra-venta fue rápidamente 
aprovechada por particulares y agentes económicos en la 
región Huasteca, que vieron en esas tierras una oportunidad 
para la expansión de la frontera agrícola o para fines 
especulativos. Resulta entonces plausible suponer que en 
Chiconamel pudo haberse dado una dinámica similar, aunque 
no se haya documentado de manera explícita en testimonios 



83

Marissa Rodríguez Sánchez 

posteriores. La ausencia de referencias en los relatos de los 
entrevistados no invalida la posibilidad, pues la experiencia 
local está atravesada tanto por silencios significativos como 
por memorias selectivas que responden a códigos de honor, 
prestigio y pertenencia comunitaria.

De hecho, existen diversos estudios sociológicos, 
económicos y antropológicos que han mostrado cómo la 
apertura del mercado de tierras ejidales en 1992 generó 
profundas tensiones y conflictos en la Huasteca, transformando 
los sentidos de pertenencia y el control sobre el territorio. Un 
ejemplo es el trabajo de Plata (2013), Mercado de tierras y propiedad 
social: una discusión actual, que evidencia las disputas surgidas 
entre campesinos, ejidatarios y compradores externos. 

Además, basta recorrer la región huasteca para observar 
la proliferación de anuncios espectaculares y clasificados en 
internet que ofrecen tierras ejidales en venta, lo que confirma 
que se trata de un fenómeno generalizado. Sin embargo, en el 
caso específico de Chiconamel no existen hasta ahora estudios 
académicos ni anuncios públicos que respalden con claridad 
la hipótesis de la compraventa local, lo que vuelve más 
compleja su verificación. Este vacío no necesariamente indica 
la inexistencia del fenómeno, sino que puede estar relacionado 
con dinámicas internas de ocultamiento o con la sensibilidad 
del tema en la memoria colectiva.

Se podría objetar que, si se diera por cierta la afirmación 
de la compraventa como origen del vínculo migratorio hacia 
Monterrey, deberían poder identificarse a los campesinos que 
vendieron sus tierras o a sus descendientes. No obstante, esta 



84

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

identificación resulta particularmente difícil, ya que la venta 
de tierras ejidales es un asunto cargado de estigma social. 
Entre los campesinos, dichas tierras representan no sólo un 
recurso económico sino, sobre todo, un patrimonio colectivo 
arduamente conquistado tras décadas de luchas por la tierra. 
Ser reconocido —o reconocerse a sí mismo— como vendedor 
de tierras patrimoniales, conlleva una sanción simbólica, moral 
y social que se traduce en deshonra y pérdida de legitimidad 
frente a la comunidad. En este sentido, el silencio o la negativa 
a reconocer la transacción son, más que una omisión, una 
estrategia de resguardo frente a la condena social que pesa 
sobre quienes se desprenden del legado territorial.

Por otra parte, el hecho de que las únicas dos personas 
que mencionaron la existencia de este vínculo mercantil 
como origen de la relación migratoria Chiconamel-Monterrey 
nunca hayan salido del pueblo aporta un matiz relevante. 
Se trata de voces con una mirada privilegiada sobre las 
dinámicas internas de la comunidad. Carlos, como campesino, 
mantiene una relación directa con la tierra y con los procesos 
de cultivo, lo que le confiere un conocimiento situado sobre 
las transformaciones en el uso y propiedad de los suelos. El 
profesor Faustino, por su parte, debido a su profesión, tiene un 
conocimiento casi enciclopédico de los habitantes del pueblo 
y ocupa una posición social y simbólica que lo coloca como 
referente de autoridad y prestigio. Sus testimonios, más allá 
de que puedan o no ser corroborados con otros relatos, ofrecen 
una ventana etnográfica sobre cómo ciertos actores locales 
interpretan y dotan de sentido a los vínculos entre la venta de 



85

Marissa Rodríguez Sánchez 

tierras y la migración. En ellos se revela no sólo información 
empírica, sino también el peso de las jerarquías sociales y del 
capital simbólico en la construcción de narrativas comunitarias 
sobre el territorio y la movilidad.

Un segundo acontecimiento que también permite 
comprender la articulación entre los territorios en cuestión 
fue referido por los informantes, aunque no como causa 
directa de la migración, sino como un suceso que coincidió 
temporalmente con el incremento de los desplazamientos 
hacia Monterrey y que, debido a sus repercusiones económicas, 
permanece vivo en la memoria colectiva como “el cierre de la 
tabacalera” en el municipio de Platón Sánchez, ubicado al 
noreste de Chiconamel. 

La empresa TABAMEX había constituido durante 
décadas una fuente de empleo regional y un espacio de 
inserción laboral para los chiconamelenses. No sólo absorbía 
mano de obra en sus instalaciones, sino que además ofrecía 
una salida comercial organizada para la producción local de 
tabaco. En este esquema, los agricultores chiconamelenses 
se beneficiaban al poder sumar colectivamente sus cosechas, 
ya que un productor aislado difícilmente podía acumular la 
cantidad suficiente para negociar en condiciones favorables.

La desaparición de TABAMEX como empresa estatal 
significó, en términos locales, el fin de una red de apoyo 
económico que había sostenido por años a las familias 
campesinas. En realidad, como se ha podido corroborar, la 
tabacalera no fue cerrada en sentido estricto, como suelen 
relatar los informantes, sino privatizada en el marco de las 



86

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

políticas neoliberales de la década de 1990, pasando a manos 
del Grupo Pulsar, encabezado por el empresario regiomontano 
Alfonso Romo. Éste “fue de los beneficiarios de la política 
salinista de desincorporación y venta de paraestatales, ya que 
en 1990 compró Tabacos Azteca, S.A. y Tabaco Mexicanos 
TABAMEX” (Echánove, 2002: 161).

Esta transición, aunque presentada como un proceso 
de modernización y eficiencia empresarial, tuvo consecuencias 
desestabilizadoras para los campesinos de la región, que vieron 
desaparecer la seguridad relativa que ofrecía un comprador 
institucional y perdieron la certidumbre de contar con un 
mercado garantizado para su producción. El recuerdo del 
“cierre” persiste como metáfora de ruptura, pues simboliza 
la pérdida de un sostén económico colectivo y marca en 
la memoria de los habitantes un antes y un después en la 
organización del trabajo agrícola.

En este sentido, aunque no pueda afirmarse que la 
privatización de TABAMEX haya sido la causa directa de la 
migración masiva a Monterrey, su coincidencia temporal con el 
aumento del éxodo otorga verosimilitud a la percepción de los 
informantes. Desde su perspectiva, la desaparición del tabaco 
como cultivo rentable y la falta de un comprador institucional, 
debilitó las bases económicas del pueblo y obligó a buscar 
alternativas en otros territorios. Así, el recuerdo del “cierre” no 
sólo funciona como explicación nativa sobre la precarización 
local, sino también como un referente narrativo que conecta 
las transformaciones estructurales del campo mexicano con 
las trayectorias migratorias de los chiconamelenses, enlazando 



87

Marissa Rodríguez Sánchez 

simbólicamente la historia agraria regional con la expansión 
del horizonte urbano-industrial de Monterrey.

Por tal razón, los agricultores tabacaleros de la 
región se vieron forzados a cambiar sus dinámicas de 
trabajo y convertirse en jornaleros, disminuyendo los 
ingresos y mermando las relaciones laborales y sociales. Las 
consecuencias económicas de la compra de la tabacalera por 
el grupo de empresarios regiomontanos han sido fuertemente 
criticadas por sus dinámicas de explotación de los jornaleros, 
sin embargo, Mackinlay (2004) quien ha estudiado el caso 
de la concentración de tierras y productividad del tabaco, no 
concuerda con esto. No obstante, afirma que:

[...] al beneficiarse ampliamente de su trabajo y por 

ser, aunque sea en forma indirecta, sus empleadores, 

Grupo Pulsar hubiese podido desarrollar programas 

sociales para mejorar las deficientes condiciones de 

vida y de trabajo de los jornaleros agrícolas, sobre 

todo los jornaleros migrantes, que son en su mayoría 

indígenas” (46).

En cualquier caso, el hecho innegable es que, a 
partir de la privatización de la TABAMEX, los campesinos 
chiconamelenses sufrieron particularmente la situación 
dada su baja producción de tabaco, sin embargo, la cuestión 
específica de Chiconamel no ha suscitado ningún análisis, no 
así con Platón Sánchez:

En la región Huasteca el incremento de las migraciones 

de jóvenes se ha ido incrementando con el tiempo, como 

respuesta a la implementación de políticas neoliberales 



88

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

y crisis agropecuaria, como sucede en el municipio de 

Platón Sánchez, desde que se suscitó la privatización de 

la empresa Tabacos de México (TABAMEX) en 1990, 

reduciendo las opciones de empleo para la población 

indígena, situación que se sumó al poco éxito de los 

ganaderos locales, orillando a la población a optar por 

las migración de carácter rural-urbana que con el paso 

se ha consolidado entre los jóvenes de esta comunidad. 

(Sánchez Albarrán y García Martínez, 2013)

Es importante destacar que todos los informantes 
que mencionaron la tabacalera tenían 56 años o más y todos 
radicados nuevamente en el pueblo luego de haber sido 
migrantes en la Ciudad de México o en Guadalajara, otrora 
principales centros de atracción migratoria chiconamelense. 
Es decir, generacionalmente, a estos hombres les tocó vivir, de 
manera directa o a través de sus padres y abuelos, el trabajo 
del tabaco, no así a sus hijos, quienes representan la primera 
generación de la migración masiva hacia Monterrey. Aparte 
de estos testimonios, otro informante, don Concho, el hombre 
más anciano del pueblo con 92 años cumplidos a noviembre de 
2017, sí identificó como causa directa el cierre de la tabacalera 
y la migración masiva en el pueblo:

Yo tenía aquí mi cultivo de tabaco y por allá, por Platón, 

había industria [de tabaco]. La cerraron no me acuerdo 

cuándo… fue hace mucho, pero fue cuando todo se lo 

llevó el diablo. Ni en la Revolución vi aquí tan solo. Nos 

quedamos sin hombres en el pueblito.

El concepto de territorialidad es útil para comprender 



89

Marissa Rodríguez Sánchez 

por qué los informantes no establecen una línea directa 
entre causas y consecuencias económicas de la migración en 
Chiconamel ni para justificar su propia migración, y es que 
estos fenómenos discurrieron por lógicas de tipo económicas 
que si bien afectaron a los habitantes en su cotidianidad, 
en la disminución de las posibilidades laborales y de acceso 
a modos de vida de mejor calidad, no transcurrieron en una 
línea directa de lo macro a lo micro, sino a partir de una serie 
de fenómenos derivados que tuvieron incidencia en su mundo 
de vida más inmediato. La reconfiguración del territorio 
chiconamelense por esas causas económicas mencionadas, 
reconfiguró asimismo la situación estructural de los sujetos 
que conforman la primera generación de migrantes en el 
AMM, lo que conlleva la evaluación y la significación de la 
situacionalidad contextual a través la experiencia subjetiva.

La territorialidad se construye a partir de la relación 
del individuo con su entorno a partir de un componente 
emocional que le impele a movilizarse en, a través y fuera de él; 
desde aquí, se vislumbra el necesario carácter relacional de las 
emociones, pero las emociones que impulsan la territorialidad 
no se quedan en la mera emocionalidad, tal como se entiende 
en la tradición que contrapone emoción a razón, sino que 
las emociones fungen como herramientas significativas de 
interrelación entre territorios e individuo, la emoción le pone 
en marcha o le detiene.

Las condiciones que le permitirán al individuo 
mantenerse en el territorio de origen o migrar, están 
relacionadas con una clase de afecto colectivo entre locales 



90

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

que comparten una lectura afectiva similar del territorio, 
puesto que comparten la cultura y la identidad, arraigadas 
en la territorialidad, aunque individualizada por la 
economía psíquica de los afectos, donde las características 
interseccionales de cada sujeto juegan un papel importante. 
Por ello, el punto de vista de los locales no migrantes y la de los 
que ejercen la migración no es necesariamente compartido; el 
punto de vista de quien enuncia coincide en algunos aspectos 
al tiempo que difieren en otros, lo que genera relaciones 
emocionales armónicas o conflictivas.

Los territorios y el punto de vista de quien enuncia
La relación afectiva con el territorio no constituye un estado 
natural dado de antemano ni un lazo inmutable que preexiste a 
los sujetos, sino que se configura y se actualiza constantemente 
a través de la manera en que cada individuo interpreta y 
experimenta su entorno desde la posición que ocupa en 
diferentes momentos de su ciclo de vida. El territorio, en este 
sentido, no es sólo un espacio físico delimitado, sino una trama 
de significados que se entrelazan con las experiencias vitales y 
con la conciencia de pertenencia. 

Los discursos acerca del sentido que el territorio adquiere 
para cada sujeto evidencian un ejercicio de introspección, en 
el que se reconoce el propio lugar socioestructural al asumirse 
como parte de una comunidad situada en un punto específico 
del mundo. Dichos discursos revelan que la territorialidad es 
un fenómeno vivido y sentido, atravesado por emociones que 
emergen de la interacción entre memoria, prácticas cotidianas 
y proyecciones de futuro.



91

Marissa Rodríguez Sánchez 

Así, los vínculos afectivos que se establecen con los 
territorios dependen en gran medida de la perspectiva de quien 
los enuncia. No se trata de un lazo uniforme ni homogéneo, 
sino de una relación situada y diferenciada: no es lo mismo el 
apego territorial que expresan los migrantes adultos, quienes 
comparan y negocian permanentemente los significados de 
los territorios de origen y de destino, que las emociones de 
pertenencia y arraigo manifestadas por los chiconamelenses 
no migrantes, cuya vida transcurre enteramente en el pueblo. 

Del mismo modo, la experiencia territorial de los niños, 
tanto migrantes como no migrantes, difiere notablemente de 
la de los adultos, pues se construye en el cruce de expectativas 
familiares, posibilidades educativas y prácticas de 
socialización propias de su edad. El objetivo de este apartado, 
por tanto, es mostrar cómo, a través de las narrativas orales, 
los sujetos elaboran sentidos y emociones diversas en torno 
a la construcción de sus vínculos afectivos con el territorio, 
siempre en relación con su posición particular dentro de la 
comunidad y su trayectoria vital.

En este marco, resulta significativo observar 
cómo las prácticas y discursos de los adultos proyectan 
una visión normativa sobre el devenir de niños y niñas 
chiconamelenses. La posibilidad de cursar estudios básicos 
en el pueblo —hasta primaria o secundaria— se encuentra 
condicionada por la presencia de al menos uno de los 
progenitores en Chiconamel. Cuando ambos padres migran, 
los hijos se trasladan con ellos, incorporándose a nuevas 
territorialidades que reconfiguran tempranamente sus 



92

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

sentidos de pertenencia. En el primer escenario, los niños 
que permanecen en el pueblo no sólo se forman en la escuela, 
sino que participan activamente en las labores domésticas: 
colaboran en la limpieza del hogar, en el cultivo de huertos 
familiares y en el cuidado de animales de corral.

Estas actividades no sólo cumplen una función 
económica, sino que constituyen experiencias formativas 
que anclan corporal y emocionalmente a las infancias en el 
territorio, produciendo una afectividad vinculada al trabajo 
cotidiano y a la materialidad del entorno. Sin embargo, 
llegado el momento de cursar la preparatoria, la migración se 
torna ineludible, ya que el pueblo carece de esta institución 
educativa. Este tránsito marca un hito en la vida de los 
jóvenes, pues el acceso a niveles más altos de escolaridad 
implica necesariamente la reubicación territorial y, con ello, 
la resignificación de sus lazos afectivos con el lugar de origen 
y con el nuevo espacio de destino.

Así, se pueden experimentar dos posibilidades de 
migración que puede ser o no permanente: que los jóvenes 
estudien la preparatoria en Huejutla, Hidalgo, que está a 35 
minutos en carro de Chiconamel y regresan al pueblo los 
fines de semana. Ir y venir a diario no es una opción en la 
gran mayoría de los casos, pues no hay transporte público, 
el único medio de transporte -además de ir a pie- son los 
taxis colectivos que cobran 25 pesos cada viaje, por lo que 
el trayecto diario de ida y vuelta ascendería a 1,000 pesos 
al mes, que resulta impagable por la gran mayoría de los 
habitantes del pueblo considerando además que, quienes no 
tienen familiares o conocidos radicados en Huejutla, deben 
pagar una casa de asistencia.



93

Marissa Rodríguez Sánchez 

Otra de las posibilidades es que los jóvenes sean 
recibidos por familiares o amigos que han migrado a Monterrey, 
como es el caso de Jesús, quien fue acogido durante dos años 
en la casa de sus padrinos, Martha y Ramón, en la ciudad. Una 
vez que se mantuvo en la preparatoria, se orientó en la ciudad 
y encontró un trabajo como despachador en un OXXO, tuvo 
que separarse de la familia de acogida para rentar un cuarto de 
estudiante donde sigue viviendo en la actualidad que está a 
punto de concluir la carrera de Contador Público. 

Durante su estancia en casa de sus padrinos, antes de 
que encontrara trabajo, los padres de Jesús enviaban dinero 
para los gastos de la casa, los cuales, dice “no alcanzaban para 
pagar todo, pero ellos [los padrinos] entendían la situación”. 
Durante los estudios de preparatoria y de licenciatura, los 
chiconamelenses migrantes en el AMM regresan varias veces 
al año al pueblo. Tomando en cuenta que los jóvenes trabajan 
para mantenerse por medios propios con eventuales ayudas 
económicas de los padres, estos pueden guardar dinero para 
costear los pasajes de los hijos y verlos más seguido.

Ahora bien, para las mujeres existe una limitante 
cuando no hay personas de confianza con quienes 
hospedarlas mientras realizan sus estudios, pues la 
protección de las mujeres por los inminentes riesgos que 
conlleva la ciudad, es también la protección al riesgo de la 
sanción social en el pueblo:

No pueden llegar solas a la ciudad, menos vivir solas o con 

desconocidos. Ellas tienen más riesgos al ser mujercitas. Porque, 



94

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

llegan con un tío, una tía y si al tiempo les dicen que se tienen 

que ir de la casa, ¿adónde se va la muchacha sola que no haya 

peligros? ¡Imagínese qué dirían en el pueblo de que se venga sola la 

muchacha! Y ellos qué saben, ¿verdad? Si estudia o si no estudia, 

si se va de loca... Aunque luego sí pasa, porque una muchacha del 

pueblo se vino a estudiar acá y nomás no terminaba; luego salió 

con que tenía novio regio y se iba a casar. Así pasó el tiempo, la 

muchacha salió arquitecta, pero no se casó, ¿qué pasó ahí? Quién 

sabe. (Elia).

Eugenio de 12 años, hijo de Humberto, nació en 
Monterrey y está acostumbrado a la vida en la ciudad, no 
obstante, a partir de las referencias orales del pueblo a través 
de sus padres y de su familia cuando visita Chiconamel, para 
Eugenio el pueblo representa la libertad. En Chiconamel 
juega al aire libre sin supervisión, recorre el pueblo entero en 
compañía de niños y niñas que, además, resultan ser primos o 
parientes cercanos. 

A diferencia de su vida en Monterrey, donde está sujeto 
a la supervisión permanente de su madre, no tiene espacios 
para jugar al aire libre, nunca puede salir solo, no convive 
con otros niños regiomontanos ni chiconamelenses, primero 
por la contaminación ideológica a la que se expondría y en el 
segundo caso, por el alejamiento espacial. Su hermano mayor, 
Jair, quien acaba de terminar la carrera magisterial, recuerda 
que él también, a la edad de su hermano menor y antes aún, 
añoraba los días de visita a Chiconamel y regresar a vivir al 
pueblo por la libertad que representaba. 



95

Marissa Rodríguez Sánchez 

Ahora, a sus 20 años de edad, no está tan seguro de querer 
lo mismo, pero aclara “no ahorita ni en unos años; ya cuando 
esté grande, que regrese para quedarme y cuidar a mis papás; 
ya que viva mi vida y ejerza mi carrera en Monterrey”. Por su 
parte, Cinthia (de 22 años, egresada de la Normal Superior), 
Lucía (de 21, recién titulada como Contadora Pública por 
la UANL) y Gustavo (de 21 años, que vive entre semana en 
Huejutla con parientes para estudiar Técnico en sistemas en 
la UAH), comparten la idea de Jair: ganar experiencia laboral 
y dinero, para luego regresar a Chiconamel y aplicar ahí sus 
conocimientos como profesionistas para “mejorar el pueblo”.

A la inversa, Juan de 13 años, primo de Cinthia, Jair y 
Eugenio, le “tocó” estudiar en Chiconamel porque su mamá vive 
ahí, aunque su papá, Paco, está en Monterrey. A él le aburre la 
vida en el pueblo, la falta de coches, de artículos tecnológicos, 
el número cada vez más reducido de niños con quienes convivir 
y tiene un deseo que no ha podido cumplir: ir al cine. Hubiera 
preferido que “le tocara” irse a Monterrey, como a todos sus 
primos y está ansioso por estudiar la prepa, pues eso significa 
que se irá a vivir Monterrey con sus familiares. 

Esa manera de expresar la migración, como “a mí me 
tocó quedarme” revela la consciencia sobre la inminente 
migración en tanto chiconamelense, pues la migración 
es imperiosa en algún momento de su vida. Juan deseaba 
apurarla, no obstante, su plan a futuro es regresar cuando 
esté casado y tenga hijos a vivir y cuidar a sus abuelos. ¿Por 
qué estos sujetos, que han pasado la mayor parte de su 
vida en Monterrey -a excepción de Juan- tienen como eje 
organizador de su plan futuro de vida el retornar al pueblo?



96

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Por una parte, los niños y jóvenes comparten la idea que 
los mayores les han enseñado acerca de que Monterrey es un 
lugar de potencial contaminación ideológica y cultural, del que 
se deben alejar en cuanto los objetivos económicos, laborales 
y educativos sean satisfecho. Además, se manifiesta el deber 
moral de retorno para colaborar con el pueblo, para ayudar a 
los padres y abuelos, por un vínculo afectivo al territorio que 
se ha construido a partir de las vivencias personales o se ha 
experimentado por medio de las tradiciones orales. Hay una 
fuerte carga moral grupal que impele a normativizar lo que 
se espera que los jóvenes anhelen y a normativizar también la 
manera en que lo anhelen.

Los jóvenes y adolescentes entrevistados parecen 
compartir sin conflicto la visión de los mayores, padres, 
tíos, abuelos, acerca de que primero deben estudiar, después 
pensar en el noviazgo con un originario de Chiconamel, pues 
no serían compatibles con otras personas ajenas a su cultura 
y costumbres. Más adelante adquirir experiencia profesional 
en la ciudad, considerar el matrimonio y retornar al pueblo a 
ejercer sus profesiones. Finalmente, ya que estén establecidos 
y con la seguridad de que gracias al retorno de la segunda 
generación de migrantes mejorará las condiciones del pueblo, 
los hijos de estos jóvenes y adolescentes no tendrán que verse en 
la necesidad de migrar a Monterrey para estudiar, como ellos. 
Pero existe un elemento mencionado por todos los jóvenes 
que nunca fue señalado por los adultos y es que los primeros 
identifican una posibilidad económica ahí donde no hay nada: 
si en el pueblo hay carencia de todo, al hacer una oferta de 



97

Marissa Rodríguez Sánchez 

servicios, de oficios con la experiencia ganada en la ciudad, se 
ve como un espacio fértil de explotación económica.

Ahora bien, según los migrantes en el AMM, el motivo 
para migrar es fundamentalmente porque dadas las carencias 
en el pueblo, no es posible satisfacer las necesidades y deseos 
individuales y familiares de acceder a un mejor modo de vida en 
lo laboral, educativo y económico; se espera que la migración 
hacia el AMM reditúe de tal manera que les permita retornar a 
Chiconamel una vez logrados los objetivos iniciales y colaborar 
en beneficio del pueblo. 

Por otro lado, según los chiconamelenses que han 
decidido (o se han visto en la necesidad de) permanecer en 
el pueblo, tiene opiniones encontradas acerca de los motivos 
de los migrantes, estas se dividen en: 1) comparten la opinión 
de los migrantes en cuanto a que la migración es el único 
medio por el cual mejorar la calidad de vida (estas opiniones 
son las menos y son esgrimidas por los familiares cercanos de 
migrantes en el AMM con los que mantienen relaciones muy 
estrechas). 2) Consideran que los migrantes han perdido el 
afecto al territorio de origen, a sus costumbres y a cultura 
(estas opiniones pueden ser expresadas por personas de todas 
las edades, tanto por familiares cercanos como lejanos de 
migrantes en el AMM) y 3) consideran que las generaciones 
más jóvenes migran para rehuir al trabajo de la tierra, ya que 
es una labor ardua (estas opiniones las expresan los adultos 
mayores que fueron campesinos en su juventud). 

La mayoría de opiniones negativas sobre la migración 
Chiconamel-Monterrey, se debe también a que aún no se ha 



98

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

concretado el retorno de los migrantes de primera generación y 
el ciclo no se ha completado, pues el migrante con mayor tiempo 
de radicar en el AMM comenzó el trayecto migratorio hace 
apenas 22 años y no ha podido constatarse si en efecto, los 
migrantes retornarán al terruño a aplicar los conocimientos y 
recursos adquiridos en beneficios del pueblo.

Monterrey: destino migratorio de alta discriminación
Monterrey, Nuevo León —mi ciudad natal y el territorio 
donde realicé trabajo de campo de manera intermitente 
entre enero de 2015 y diciembre de 2017— se piensa y se 
proyecta a sí misma como una urbe “libre” de indígenas. Esta 
autoimagen encuentra sustento en una serie de aseveraciones 
históricas ampliamente difundidas y socialmente aceptadas, 
según las cuales, tras la Conquista, los invasores europeos 
habrían exterminado a la población originaria (Bonfil, 1990; 
Cavazos, 1996). 

Tal afirmación, reproducida, generalmente sin 
cuestionamiento, en el discurso local, suele ser evocada 
con un matiz de orgullo por dos motivos principales: por 
un lado, porque se interpreta como muestra del carácter 
indomable de los pueblos indígenas del noreste, quienes 
-según la narrativa- jamás se sometieron, obligando a los 
conquistadores a ejecutar un exterminio indiscriminado; y 
por otro, porque esta idea legitima la falacia de que la sociedad 
regiomontana habría germinado exclusivamente de linajes 
europeos -españoles, judíos y criollos-, sin herencia indígena 
alguna que pudiera asociarse, en la mirada local, con atraso, 
ruralidad o marginación. 



99

Marissa Rodríguez Sánchez 

Esta visión excluyente niega de raíz cualquier 
continuidad indígena y naturaliza un proyecto identitario que 
se autodefine moderno, blanco y productivo. No obstante, en 
las últimas décadas han surgido objeciones a esta teoría, que 
si bien no niegan la violencia y la despoblación derivadas de la 
colonización, destacan la existencia de procesos de mestizaje, 
aunque de menor intensidad que en Mesoamérica, los 
cuales se hacen evidentes en las prácticas socioculturales de 
campesinos de municipios del estado, donde persisten como 
huellas y reminiscencias de los pueblos originarios (López 
[coord.], 1998; López, 2001).

En la ciudad, sin embargo, continúa reproduciéndose 
el dicho común de que “en Monterrey no hay indígenas”. Aun 
cuando en la actualidad no existen pueblos que se adscriban 
colectivamente a las antiguas etnias que integraban la llamada 
Gran Nación Chichimeca (Bonfil, 1990), lo cierto es que los 
indígenas que habitan en el Área Metropolitana de Monterrey 
se cuentan por miles. La persistencia de este imaginario no 
es neutra: tiene consecuencias concretas en el plano social y 
político, pues la invisibilización se traduce en prácticas de 
discriminación y en la negación de derechos. 

Así lo confirma la Encuesta Nacional para la 
Discriminación (CONAPRED, 2010), en la cual el entonces 
director, Bucio Mújica, señaló que “Nuevo León, y en específico 
la zona metropolitana de Monterrey, presentó resultados 
preocupantes en relación a la percepción de discriminación 
e intolerancia hacia algunos grupos de la población”. La 
exclusión simbólica se convierte, de esta manera, en exclusión 



100

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

material, reforzando jerarquías étnicas y raciales bajo la 
máscara de una supuesta homogeneidad mestiza-blanqueada. 

Un dato que ilustra con claridad estas resistencias 
locales es el retraso con el que se reconocieron los derechos 
indígenas a nivel estatal: mientras la Ley de Derechos y Cultura 
Indígena se aprobó a nivel federal en 2001, en Nuevo León fue 
necesario esperar más de una década para que se llevara a cabo 
una reforma constitucional en junio de 2012. Dicha reforma 
no fue una concesión espontánea del aparato legislativo, 
sino el resultado de la presión organizada de más de veinte 
asociaciones indígenas y aliadas radicadas en Monterrey, que 
lograron posicionar su lucha en la esfera pública (González, 
2015: 128).

No obstante, desde mediados del siglo pasado 
Monterrey, Nuevo León ha sido un foco importante de 
atracción migratoria interna por su oferta laboral, por su oferta 
académica y por ser centro de negocios internacionales. Ha 
sido representada como una ciudad pujante e industrializada, 
aunque hoy en día es el sector servicios el que se ha expandido 
mayormente (Garza, 2007) y que, tanto como la industria 
“se han beneficiado de la migración de personas oriundas de 
zonas rurales de la región [...] Por lo tanto, Monterrey no es 
exclusivamente una ciudad industrial y los indígenas también 
residen en espacios urbanos” (Durin, 2008: 14).

La inmigración indígena a Nuevo León aumentó entre 
las décadas de los setenta y de los noventa del siglo pasado en 
un significativo 849%. La población hablante de una lengua 
indígena pasó de 787 sujetos en 1970 a 7,467 en 1995, y luego a 



101

Marissa Rodríguez Sánchez 

59,300 en el año 2015, de los cuales la gran mayoría se concentra 
en el Área Metropolitana de Monterrey AMM (CDI; 2016). 
Del total de la población indígena en Nuevo León, 58.4% 
son hablantes de náhuatl provenientes principalmente de las 
Huastecas veracruzana, potosina e hidalguense. Respecto de la 
población total en el estado, los grupos indígenas representan 
el 1.16% de los habitantes (CDI, 2016).

Sin embargo, se deben tomar ciertas reservas al 
momento de emplear estadísticas pues, como apuntan Durin 
y Moreno (2008), los censos suelen verse afectados en razón 
de los criterios bajo los que se han construido. Como ejemplo, 
una encuesta dirigida por José Cerda Zepeda (CDI en Nuevo 
León, 2018) en la que las preguntas fueron reformuladas 
para identificar la adscripción y el sentir de pertenecer o 
no a un grupo a diferencia de solamente hablar o no una 
lengua indígena, dio como resultado que “cerca de 412 mil 
habitantes de Nuevo León estarían ligados a las comunidades 
interétnicas”. 

Además de que deben ser tomados en cuenta 
fenómenos como el auto-ocultamiento e invisibilización social 
indígenas en el AMM. (Olvera et al.: 2011). Así lo ha afirmado 
recientemente Juan Antonio Doncel de la Colina (2018), para 
quien las dinámicas educativas en el estado, contribuyen a la 
invisibilización de los indígenas que ahí habitan:

No sólo la población indígena se esconde, también las 

autoridades educativas los invisibilizan, pues piensan que 

es un problema minoritario. Esto pasa por el supuesto 

discurso de igualdad, este concepto homogeneizador 



102

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

donde no se hacen diferencias, algo que se da por temor 

de parecer racistas (conacytprensa.mx).

Aunado a estas dificultades cuantitativas para 
los estudios antropológicos sobre migración, la escasez 
de los mismos puede explicarse por la carencia de una 
profesionalización de la antropología arraigada, ya que apenas 
hace veintiocho años el CIESAS inauguró el Programa Noreste 
con sede en Monterrey y antes de esa fecha no existía ninguna 
institución formal que fomentara los estudios antropológicos 
en el estado. Dos años más tarde, en 1999 se abrió el Centro 
de Estudios Interculturales del Noreste CEIN dentro la 
Universidad Regiomontana, pero no fue sino hasta el 2002 
que comenzaron las primeras investigaciones en tema de 
migración interna para el estado de Nuevo León.

Del exiguo número de análisis por explicar el fenómeno 
migratorio en el área, la mayoría se han centrado en cuestiones 
sociodemográficas, en relaciones interétnicas y de producción 
étnica y de estudio del AMM como lugar de paso para 
los migrantes internacionales, dando como resultado una 
representación errónea de homogeneidad identitaria de la 
variada población indígena que radica en el AMM. 

Los nahuas ocupan el primer lugar de representatividad 
indígena en Nuevo León, a ellos le siguen los huastecos, con 
un 19.2%, los zapotecos 3.6%, otomíes 2.2%, mixtecos 1.4%, 
totonacos 1.1%, mixes 0.9%, mayas 0.8%, tzeltales y mazateco, 
ambos con 0.7%. Esta representación que también prevalece en 
el imaginario regiomontano con base en un criterio lingüístico 
inexacto, en dinámicas racistas arraigadas históricamente en el 



103

Marissa Rodríguez Sánchez 

estado que se recrudecen en el AMM y en el estereotipo de la 
imagen del indígena. 

A partir de esto, es posible atisbar al menos dos 
conclusiones preliminares que deberán contrastarse con 
los datos empíricos: 1) que el auto-ocultamiento indígena es 
una práctica recurrente y generalizada entre los indígenas 
migrantes radicados en el AMM y 2) que el AMM, como 
territorio de destino migratorio, opone obstáculos políticos 
y sociales que conflictúan de manera particular la inserción 
de los migrantes indígenas. Ambos fenómenos tendrían 
incidencia directa en la vida emocional de los migrantes y en 
la reconfiguración de su posición social en el nuevo contexto 
migratorio.

Ser chiconamelense en Monterrey
El caso de los chiconamelenses no se adecua a los presupuestos 
antes mencionados: sus actividades laborales se conjugan entre 
el trabajo como empleados, obreros o en el servicio doméstico 
en la primera etapa de la migración, con otras actividades que 
se desarrollan por medios señalados como representativos de 
su cultura: como maestros de náhuatl, en el comercio de textiles 
bordados y de alimentos preparados (queso y chorizo), 
pero siempre en espacios formales (y éste debe entenderse 
como un requisito autoimpuesto por parte del grupo) como 
universidades, exposiciones municipales o estatales, en 
museos y en asociaciones civiles y gubernamentales, o bien la 
venta se realiza cara a cara con personas conocidas. 

Además, mantienen una intensa actividad política en 



104

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

la búsqueda del reconcomiendo de los derechos indígenas, 
principalmente en favor de los chiconamelenses y para 
mejorar la infraestructura del pueblo mediante relaciones con 
la Comisión para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas en 
Nuevo León CDI, representando a su pueblo en asociaciones 
civiles como Procuración de Justicia Étnica, Zihuame Mochilla, 
Zihuacalli, entre otras.

Estas actividades laborales y políticas no sólo les 
impelen a evidenciar su origen, sino que es la vía por la cual 
han logrado explotar las capacidades económicas, sociales y 
políticas en un territorio de por sí discriminatorio. Empero, en la 
cotidianidad, hay otros momentos en que los chiconamelenses 
prefieren, si no negar, al menos omitir su origen nahua; o sea, 
que existen espacios y momentos propicios para explotar la 
adscripción étnica y otros donde es menos conveniente. 

Por ejemplo, durante la negociación de las condiciones 
del trabajo doméstico, Elia, Paty y Azucena coinciden en 
que no necesariamente señalan su origen étnico ante los 
contratantes, pues:

[...] No tiene nada qué ver con cómo hagamos el trabajo en la 

casa. Si decimos que somos nahuas, por ejemplo, luego creen que 

cocinamos y hacemos las tortillas como las otomíes o las de México 

y tenemos formas muy distintas; pero es porque ellas no saben, creen 

que todos somos iguales y no va a estar una explicándoles; lo que 

quiere una es trabajar y ya. Y a las señoras les gusta mucho pisotear 

a las indígenas, a veces preguntan por eso, porque creen que pueden 

poner ellas todas las condiciones si una es india, creen que una no 

sabe ni leer ni plantarse por sus derechos [...] Si preguntan pues 



105

Marissa Rodríguez Sánchez 

una responde… o le saca la vuelta; pero es más fácil decir “soy de 

Chiconamel” y ya (Azucena, 54 años de edad y 12 de radicar 

en Monterrey).

En el caso de los hombres que ingresan como obreros 
o empleados, tienen el mismo punto de vista que el grupo 
de mujeres acerca de la nula injerencia de su origen en el 
desempeño laboral; no obstante, las condiciones burocráticas 
y administrativas de las empresas no les permiten ocultarlo, 
pues en muchas ocasiones deben llenar registros y formularios 
que incluyen el rubro de “origen étnico”. Humberto y Luis, 
esposos respectivos de las dos primeras mujeres antes 
mencionadas, afirman que cada uno, por su parte, cuestionó en 
su momento estas prácticas administrativas, pero finalmente 
aceptaron inscribir su origen en el expediente laboral, pues de 
ello dependía obtener o no el trabajo. Paco, esposo de Azucena, 
comparte la idea de sus cuñados, sin embargo, él “se brincó” 
esa información, es decir, que tuvo la oportunidad de omitir 
su origen étnico, pero aclara “no lo niego nunca que soy nahua, 
porque soy lo que soy, pero qué tiene que saber la empresa si 
soy indio o no”.

La cuestión que se propone, entonces, es ¿por qué los 
chiconamelenses optan por estrategias de confrontación y 
negociación con los otros en el destino migratorio antes que 
negar su origen, como ocurre con otros grupos originarios en 
el AMM? ¿Cuáles son los recursos con los que cuentan para 
llevar a cabo dichas estrategias? Esto me lleva a plantear 
que las diferentes situacionalidades experimentadas por los 



106

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

chiconamelenses en el destino migratorio son significadas y 
evaluadas en función de cómo reditúan las estrategias posibles: 
manifestar el origen étnico u omitirlo. 

En los casos descritos se trata de estrategias 
conscientemente ejecutadas y no de acciones inexorablemente 
padecidas. La decisión de manifestar o de ocultar el origen 
depende, por una parte, del poder que cada sujeto detenta 
en la interacción y, por otra, de la discriminación, beneficios 
o ausencia de estos que puedan desprenderse de la relación 
en cada situación concreta. Los hombres y mujeres 
chiconamelenses entrevistadas, aseguran que no niegan su 
origen, que no se dejan explotar y que reclaman abiertamente 
sus derechos laborales y políticos, a diferencia de “otros 
indígenas”. En su discurso se reitera de manera insistente la 
distinción entre ellos y los otros, ya sea frente a indígenas de 
distintos orígenes que no provienen de Chiconamel, o frente a 
los otros regiomontanos.

Desde su punto de vista, los otros indígenas son más 
propensos a ser discriminados social y políticamente, y a ser 
explotados laboralmente. Aducen varias razones: porque 
portan ropas tradicionales, porque no aprenden español, 
porque desconocen sus derechos y no muestran interés en 
aprenderlos o ejercerlos, porque no se adaptan a las dinámicas 
laborales y educativas como asistir puntualmente, cumplir con 
largas jornadas de trabajo o trabajar y estudiar aun en los días 
de fiesta de sus calendarios rituales. Estas prácticas, que son 
vistas en negativo por los chiconamelenses, derivan en que los 
otros indígenas desempeñen trabajos informales con mucho 



107

Marissa Rodríguez Sánchez 

menor paga y sin beneficios como seguro social, prestaciones o 
Infonavit. Precisamente todas estas características, evaluadas 
como carencias en los otros, son traducidas en atributos 
positivos cuando se trata de definirse a sí mismos como 
chiconamelenses.

Los “otros” regiomontanos, por su parte, representan 
la discriminación, pero esta es concebida como potencial 
y no inminente. Para los chiconamelenses, las relaciones 
asimétricas donde se produce la discriminación étnica son 
sostenidas por ambas partes. Reconocen, por un lado, las 
desventajas sociales y económicas que padecen en el territorio; 
pero, por otro, afirman la igualdad política que los equipara y, 
sobre todo, una superioridad moral que consideran ostentar 
sobre los regiomontanos.

En su mirada, los regiomontanos aparecen como 
sujetos corrompidos por el dinero y los excesos, miembros 
de una sociedad que se ha apartado de la verdadera religión. 
Afirman que los católicos con quienes conviven o bien no 
respetan deliberadamente su fe, o bien poseen conocimientos 
tan precarios de las escrituras que terminan por vivir de 
manera inmoral. A esto se suma que perciben a la sociedad 
regiomontana como carente de “cultura y tradiciones de 
origen”, lo que, desde su perspectiva, les impide valorar 
adecuadamente la riqueza cultural de los grupos indígenas 
que habitan en el AMM.

En este juego de diferenciaciones, los chiconamelenses 
establecen un contraste: las características que atribuyen 
negativamente a los otros indígenas y a los regiomontanos 
sirven, en contrapartida, para delinear los rasgos positivos 



108

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

de su propia autoadscripción. Así, tanto la negación de los 
valores regiomontanos como la crítica hacia otros grupos 
indígenas funcionan como recursos discursivos que reafirman 
la pertenencia y el orgullo de ser chiconamelense.

Del esquema anterior se desprende que los 
chiconamelenses tienen una lectura política de la sociedad 
receptora, de los valores asociados a los elementos insertos en 
la estructura social, política y económica (vestimenta, lengua, 
consciencia política, etc.) y destacan ciertos elementos que, 
consideran, otorgan legitimidad a los ciudadanos en el AMM 
en los diferentes ámbitos de acción. 

Parten de la asunción de que los regiomontanos tienen, 
gracias a su origen, beneficios legítimos dados de antemano 
que pueden o no conocer o ejercer, y que son precisamente 



109

Marissa Rodríguez Sánchez 

los objetos de interés de los migrantes chiconamelenses: 
actividad y derechos políticos, trabajo y educación formales 
que derivarán en poder adquisitivo. Entonces, en la búsqueda 
de estos beneficios, efectúan estrategias que procuren no 
sólo disminuir la brecha de desigualdad entre ellos y los 
otros regiomontanos, sino que los lleven a superponerse 
a estos, aumentando así las probabilidades de obtener los 
beneficios buscados.

Los chiconamelenses no habitan de manera congregada 
en el AMM, pues el establecimiento de sus casas depende 
de las oportunidades para adquirir una vivienda a través de 
créditos Infonavit y las relaciones entre ellos se estrechan a 
los familiares más cercanos -sin detrimento del contacto con 
otros en situaciones especiales como enfermedad, muerte o 
problemas de todo tipo-. Hasta hace cinco años realizaban 
actividades trimestrales que incluían la lectura de la Biblia, 
reunir despensas y ropa para llevar a Chiconamel, tocar con 
la banda de viento, que es la música vernácula, comer, bailar 
y convivir. 

El alejamiento espacial se supera mediante 
conversaciones telefónicas para estar al tanto de la situación y 
necesidades de sus paisanos y en reuniones eventuales donde 
se reafirma la importancia de las estrategias de inserción 
migratoria entre los chiconamelenses que se autoimponen, 
como grupo, su ejecución, y son enseñadas como parte de 
las obligaciones morales que deben observar, en tanto parte 
constitutiva de la comunidad, a los hijos y a los migrantes más 
jóvenes que acogen temporalmente en los hogares en el AMM.



110

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Una de sus estrategias políticas, es la del registro de 
las credenciales de elector entre los matrimonios: uno de los 
cónyuges en Monterrey y el otro, en Chiconamel. De esta 
manera pueden explotar los beneficios políticos de ambos 
territorios. En julio de 2017 se llevaron a cabo votaciones 
para presidente municipal en el pueblo, para las cuales se 
organizaron siete chiconamelenses (cuatro hombres y tres 
mujeres) que “nunca se reúnen”, pero que tienen su credencial 
registrada en el pueblo; compartieron los gastos de gasolina 
de la camioneta de Luis y, en menos de 24 horas, habían ido a 
votar y regresado a Monterrey para no faltar al trabajo, pues la 
disciplina laboral y escolar es especialmente estricta.

Desde la primaria se enseña que “a la escuela 
como al trabajo, sólo se falta si se va uno al hospital o al 
panteón, porque hay muchos que quieren ese lugar” (Paty). 
Aprovechar con mesura y cuidado recursos de todo tipo, así 
como el hábito del ahorro, es otra de las enseñanzas básicas. 
Practicar el catolicismo conlleva la obligación de integrarse 
a grupos religiosos como la “Escuela dominical”, “Escuela 
de matrimonios” o en grupos de ayuda espiritual, donde las 
mujeres chiconamelenses detentan una particular posición 
de poder.

Las relaciones sociales entre niños, adolescentes y jóvenes 
chiconamelenses y regiomontanos, se limitan estrictamente 
a las necesarias en la escuela, lo mismo que las relaciones de 
los padres con sus compañeros de trabajo, pero mantienen 
una activa relación política con otros grupos indígenas y con 
regiomontanos a través de las asociaciones civiles. Las mujeres 



111

Marissa Rodríguez Sánchez 

establecen vínculos más amplios con regiomontanos a través 
de los grupos religiosos y por el comercio de los alimentos y 
los bordados, pero estas relaciones no tienen un propósito de 
solaz, sino que conlleva una obligación moral de compartir sus 
habilidades y conocimientos con los otros. Sin embargo, no 
debe interpretarse una actitud hostil de los chiconamelenses 
para con los regiomontanos y con otros indígenas, sino que estas 
relaciones tienen una finalidad laboral, política o económica, y 
no la de establecer lazos sociales o afectivos.

Ahora bien, comprender el funcionamiento de las 
estructuras sociales de poder en un contexto ajeno, implica 
mucho más que reconocer superficialmente sus reglas. Supone 
un aprendizaje situado: descifrar las lógicas en juego, dotarlas 
de significado y, a partir de esa interpretación, decidir cómo 
actuar en consecuencia. No se trata de un procedimiento 
automático ni de un cálculo frío, sino de un proceso complejo 
en el que el sujeto migrante confronta los valores culturales 
adquiridos en su sociedad de origen —incorporados a lo largo 
de su experiencia vital— con aquellos que rigen el nuevo 
entorno en el que debe desenvolverse. Esa confrontación exige 
una negociación constante entre marcos normativos distintos 
y, en ocasiones, contradictorios, lo que coloca al sujeto en una 
posición de ajuste continuo frente a relaciones de poder que le 
resultan inicialmente ajenas.

Este proceso, aunque tiene una dimensión cognitiva 
fundamental, está intrínsecamente atravesado por las 
emociones. Migrar y habitar un territorio distinto no sólo 
exige elaborar juicios sobre qué conductas son apropiadas o 



112

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

estratégicamente útiles, sino también enfrentar el torrente 
emocional que acompaña al desarraigo. El miedo, el temor, 
la exaltación, la alegría o la nostalgia, no emergen de manera 
neutral, sino que son provocados por la experiencia misma del 
desplazamiento y por la exposición a nuevas condiciones de 
vida. En este sentido, la adaptación no se limita a lo racional: el 
sujeto debe aprender a modular esas emociones, sobreponerse 
a la nostalgia para mantener el rumbo, enfrentar el temor para 
sostener su presencia en espacios desconocidos o actuar con 
confianza en contextos que requieren afirmación.

Así, el manejo de las emociones se convierte en 
parte esencial del modo en que los sujetos se insertan en las 
relaciones de poder del nuevo contexto. Las emociones no 
son simples reacciones internas, sino recursos sociales que 
se ponen en juego, se regulan y se orientan estratégicamente 
según la evaluación situacional. Desde esta perspectiva, el 
análisis debe considerar a las emociones como elementos 
constitutivos de las dinámicas de poder, no como añadidos 
secundarios. Es lo que aquí se entiende como una perspectiva 
socioestructural de las emociones: una mirada que permite 
comprender cómo los afectos no solo acompañan, sino que 
organizan y median las formas de relación y de negociación en 
los procesos migratorios.

Temor a la contaminación ideológica en Monterrey
Cuando llegamos a Monterrey, ¿te acuerdas? -Rememoraba 
Elia junto a su hermana Paty en la casa de esta última en 
Escobedo, N.L.-



113

Marissa Rodríguez Sánchez 

[…] todo nos daba miedo: nos codeábamos en el camión para ver 

quién le timbraba, porque hasta eso nos daba miedo y una vez, 

por miedo, nos fuimos muy lejos hasta que alguien hizo la parada 

al camión y aprovechamos para bajar. Vivíamos como dieciocho 

gentes en un cuarto en la colonia Tampiquito, en San Pedro; todos 

los días agarrábamos el camino largo para llegar a la panadería 

(donde Paty laboraba como vendedora y adonde Elia la 

acompañaba a diario), todo por no pasar por “el David” porque 

nos daba cosa ver al viejo encuerado.

-A mí peor, me daba miedo que la gente nos viera viéndolo, -añade 

Paty entre risas.3

La situación de crisis emocional que significa la 
migración, se manifiesta en la experimentación permanente 
del miedo, sobre todo durante los primeros meses de llegados 
al AMM. Lo que aquí interesa comprender es de qué manera 
el territorio regiomontano adquiere significado a través del 
miedo experimentado por los migrantes chiconamelenses 
durante el proceso de adaptación y qué sucede, en términos 
emocionales, una vez que ese miedo es superado. El territorio 
y el miedo son indisociables más allá de una relación causa-
efecto. Al respecto dice Alicia Lindón (2009) que:

[…] se produce, por un lado, una simbiosis entre el 

lugar y el sentido del miedo. Y por otro, los sujetos 

que experimentan miedo en el lugar, viven su cuerpo 

como prolongación del lugar significado por el miedo. 

3	  Las hermanas se referían a la réplica de la escultura de el “David” de 
Miguel Ángel que estuvo colocada por más de 45 años en la Avenida San Pedro, 
una las principales del municipio de San Pedro Garza García, Nuevo León.



114

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Así el miedo no sólo da sentido al lugar sino también 

se corporiza. De esta forma, el lugar y el cuerpo se 

constituyen en objetivaciones del miedo. (10)

Los informantes afirman que el primer desplazamiento 
del pueblo a la ciudad genera “miedo a todo”. Es un miedo a lo 
desconocido, al desarraigo, a la lejanía, a lo extraño; es miedo al 
territorio que está por conocerse y también miedo a no lograr 
las expectativas buscadas en la migración; es, pues, un miedo 
permanente y generalizado, pero sin un objeto plenamente 
identificado. Conforme los migrantes se establecen en el AMM, 
el miedo principal que comparten hombres y mujeres adultas 
es el miedo a perderse en la ciudad: las largas distancias, el 
tráfico vehicular y la variedad del transporte urbano, los 
obligan a estar excesivamente atentos a su entorno, lo que 
resulta agobiante emocional, mental y físicamente. 

La gran cantidad de personas en comparación a la 
cantidad de habitantes en el pueblo, hace de todos los otros 
desconocidos, un riesgo potencial. Pero son las mujeres y los 
niños quienes se asumen como vulnerables ante las personas 
extrañas; a los hombres no les provoca miedo los extraños 
sino vergüenza, es decir, en la medida en que deben superar su 
propio miedo a la introversión para entablar una conversación, 
para pedir indicaciones, para solicitar un trabajo, etc. Los 
hombres también refieren la experiencia de la adaptación como 
“emocionante” por el encuentro con una sociedad mucho más 
variada, no así las mujeres.

La experiencia del miedo humano, a diferencia del miedo 
sentido por los animales, se caracteriza por la introspección 



115

Marissa Rodríguez Sánchez 

que implica, ya que atrae la consciencia sobre sí mismo, de 
su ubicación social (poder, estatus), de su ubicación espacial 
(un lugar seguro, un lugar riesgoso, conocido o desconocido), 
así como la interpretación de los peligros o sanciones que 
conlleva ese intercambio relacional. Que los riesgos sean reales 
o inmotivados, inminentes o ficticios, es asunto meramente 
circunstancial, pues ello no interviene en la realidad del 
miedo experimentado por los sujetos. De la misma manera, el 
hecho de que el miedo forme parte de las llamadas “emociones 
básicas”,4 no mengua las especificidades de su expresión, pues 
al ser de naturaleza relacional, el miedo no es explicable sin 
contexto ni es independiente de los actores sociales.

La diferencia de la vivencia del miedo entre hombres, 
mujeres y niños, deriva en que los desplazamientos de estos 
últimos en la ciudad se limitan de la casa a la escuela y al lugar 
de trabajo de las mujeres que, además, se espera que éstas 

4	  Las teorías que afirman que las emociones primarias son 
universalmente compartidas (como el miedo, la alegría y la tristeza) se 
fundan en argumentos biológicos, naturalistas y psicológicos, aunque no 
hay acuerdo acerca del listado de las emociones básicas humanas. Desde 
esta perspectiva, las emociones básicas serían traducibles sin problema de 
una lengua a otra y la expresión de sus especificidades sería la misma entre 
todos los seres humanos; sin embargo, esto no ocurre en la realidad. La 
clasificación de las emociones en básicas, secundarias y sociales o morales, 
es útil para este estudio, en la medida en que posibilita el análisis de las 
emociones a través de los elementos que las componen. Como afirma 
Bourdin: “las emociones básicas [...] son elementos simples que partir 
de sus combinaciones dan origen a múltiples compuestos, derivados 
o secundarios [...] (p.e. sorpresa + miedo= espanto) [las emociones 
primarias] no son posibles de ser desmenuzadas en componentes o 
unidades menores”. (2016: 57)



116

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

lleven a cabo labores fuera de la casa sólo durante el período de 
establecimiento en el AMM (y en casos críticos de necesidad 
económica). Una vez que los esposos encuentran un trabajo 
estable con las prestaciones necesarias, las mujeres dejan sus 
trabajos como empleadas domésticas, nanas o empleadas en 
comercios y se dedican al trabajo del hogar, a la crianza de los 
hijos y al comercio de textiles bordados y alimentos preparados 
entre sus conocidos, sobre todo en los grupos eclesiásticos y 
en exposiciones artesanales en espacios públicos y privados. 

Es decir, se realiza una adaptación corporal de 
semirreclusión del cuerpo de las mujeres y de los niños 
puertas adentro del hogar motivada por el miedo. Pero se 
debe puntualizar que esa reclusión también es posibilitada por 
las dinámicas tradicionales de las mujeres chiconamelenses 
que son esposas y madres; esto es, que el hecho de migrar 
del territorio rural al urbano, no implica dejar de observar la 
costumbre y responsabilidad de la administración del hogar, de 
los recursos aportados por el esposo y de transmitir y de hacer 
respetar los valores y la disciplina entre los hijos, actividades 
para las cuales, -como lo afirmó Elia-, “es indispensable que la 
mujer esté presente en cuerpo y alma”. La expresión de Elia, 
de común conocida, es útil para describir el caso que aquí se 
analiza, puesto que el cuerpo es el sitio donde se percibe la 
experiencia emocional como una realidad individual, pero 
colectiva en tanto se asocia al entorno cultural que las motiva. 

La normativa del bagaje emocional de origen 
chiconamelense, le impele a estar presente, en toda su 
corporalidad y emocionalidad, dentro del hogar, mientras 



117

Marissa Rodríguez Sánchez 

que la exigencia económica le obliga a combinar la labor en 
el hogar con el comercio. La primera actividad que define su 
autoadscripción, es sancionada por la normativa regiomontana 
porque “nos dicen sometidas porque estamos en la casa 
pendientes de los hijos y de lo que el esposo necesite, pero por 
eso aquí hay muchos niños solos y muchos divorcios, porque 
las mamás no los ven, no están ahí”. Mientras que, por otra 
parte, salir a vender sus productos es una actividad sancionada 
por los y las chiconamelenses que están en el pueblo:

[…] porque ellos no saben que aquí hay más gasto, que tenemos que 

trajinarle, salir a buscar dónde; pero que una ande vendiendo sus 

cosas con los niños a cuestas, no es andar de loca nomás porque sí 

en la calle, ni porque quiera salirse de la casa; es que así trae una a 

los niños viéndolos. Y si una sabe moverse, aquí hay gente con dinero 

que paga bien por los productos, aunque no todos. Pero cuando 

regresamos, a la gente de allá le gusta inventar que si nos vamos, 

que si no, por eso también hay que cuidarse aunque ellos no sepan 

(los del pueblo), hay que hacer todo como dice el dicho: no hagas 

cosas buenas que parezcan malas.

Tanto experiencia corporal como emocional comparten 
ese carácter relacional, ya que siempre responden a estímulos 
exteriores, como es la normativa vigente en el territorio de 
destino migratorio que habitan los cuerpos humanos tanto 
como la normativa del territorio de origen. La distancia 
geográfica que aleja físicamente a los habitantes del pueblo 
de los migrantes chiconamelenses en el AMM, no significa 
que los aleje en términos sociales, pues las reglas y sanciones 
siguen siendo elementos fundamentales de relación social. 



118

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

El asunto es que el tipo de relaciones se reconfiguran 
en el AMM, donde se combinan las reglas de ambos territorios 
que pretenden conciliarse: por un lado, la impronta económica 
que se superpone a la normativa social llevando los cuerpos 
femeninos fuera del hogar, funciona también como una 
justificación irrebatible para que las mujeres se desplacen 
solas en la ciudad. El miedo que provoca la multitud de 
extraños en la ciudad, es también una condición favorable 
para el anonimato; por otro, la normativa social accionada 
a distancia que urge a las mujeres puertas adentro 
del espacio doméstico, representa uno de los vínculos que 
unen a chiconamelenses migrantes y no migrantes en el 
mantenimiento de sus costumbres y reglas, y que se manifiesta 
en el temor experimentado por las mujeres a la posible sanción 
social. Los hombres, por su parte, hablan del temor a no lograr 
los objetivos laborales y económicos buscados, lo cual también 
repercutiría en una sanción social por parte de los habitantes 
del pueblo.

Finalmente, se debe destacar la diferencia entre las 
emociones “miedo” y “temor”, para lo cual empleo la explicación 
de Mariana Portal (2004), donde el miedo es un sentimiento 
que no tiene objeto definido, mientras que el temor sí lo tiene. 
Desde su perspectiva, el proceso de adjudicar al miedo un 
referente:

que permita nombrarlo, significarlo, prevenirlo y 

controlarlo, implica la ejecución de tres mecanismos 

esenciales: un mecanismo de sobrevivencia que protege a 

los sujetos, un mecanismo de desarrollo que los impulsa 



119

Marissa Rodríguez Sánchez 

a actuar y un mecanismo de conciencia identitaria que 

requiere del marcaje de las fronteras entre el yo y los otros, 

para ejecutar la acción” (2).

Lo relevante para el análisis antropológico, es la 
significación que los sujetos le dan a la emoción, pues para 
que se logre la intelección social del miedo una vez expresado 
por un individuo e identificado su objeto para nombrarlo 
como temor, las propiedades que denota deben pertenecer al 
repertorio emocional común del grupo social.

Los elementos y valores que delinean la auto adscripción 
de los chiconamelenses, incita el resguardo de esos elementos 
con el fin de asegurar la permanencia del ser chiconamelenses 
y la cohesión grupal, lo que permite que estén plenamente 
ubicados en una posición social en el mundo. Una vez que 
los migrantes se instalan en el AMM y a través de hábitos y 
del reconocimiento espacial, el miedo general al territorio va 
disminuyendo, se constituye entonces en temor a la pérdida 
de los valores y tradiciones que les otorgan identidad. Hombres 
y mujeres chiconamelenses hablan, literalmente, del “temor 
a la contaminación ideológica y cultural”. Los elementos 
vinculados a la “contaminación ideológica y cultural” tal como 
fueron referidos por once informantes (siete mujeres y cuatro 
hombres), son los siguientes:

lores



120

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

El temor a la contaminación ideológica y cultural, 
se experimenta con mayor fuerza por los niños y jóvenes, 
más vulnerables a confundir los valores “reales” que deben 

de los 



121

Marissa Rodríguez Sánchez 

observar en su vida, aunque los adultos también corren el 
riesgo de contaminación, pues tal como aseguró Octavio, 
migrante chiconamelense de 43 años y con 10 de radicar en el 
AMM “el diablo y las malas ideas siempre andan sueltas”, por 
eso el temor a la contaminación es permanente. En las mujeres 
recae la responsabilidad de dirigir y reafirmar los mecanismos 
que contrarresten el riesgo potencial de que se “eche abajo 
en un segundo lo que tantos años ha costado construir. Por 
eso siempre tenemos (las madres) que andar con las antenas 
paradas” (Azucena).

Al ser ellas quienes pasan más tiempo con los hijos y 
quienes administran los recursos que aportan los maridos, 
ellas dirigen el devenir moral de sus familias. Es mediante la 
religión que se reafirman la autoadscripción, por lo tanto, es 
comprensible que las mujeres detenten un poder y estatus 
mucho mayor que los hombres en los grupos religiosos. 
Mientras que estos ejercen principalmente su poder a través 
de los ámbitos políticos y laborales, las mujeres ganan el poder 
y prestigio en el ámbito religioso y doméstico.

Por los motivos mencionados, se experimenta el temor 
a la ciudad de Monterrey en tanto territorio potencialmente 
contaminante, y es aquí que se ancla el anhelo permanente 
de retorno al pueblo, para alejarse del riesgo. El objetivo de 
todas las familias entrevistadas es que en cuanto se logren las 
expectativas económicas y educativas que se han impuesto, 
regresarán a aplicar los conocimientos y recursos adquiridos 
en beneficios de pueblo. 



122

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Sin embargo, aún no se ha concretado el ciclo de los 
migrantes de primera generación, pues a 22 años de que 
Humberto y Elia, los chiconamelenses con mayor tiempo 
de radicar en el AMM comenzaron el trayecto migratorio, 
consideran que aún les falta al menos 5 años para terminar de 
construir su casa en Chiconamel y retornar definitivamente. 
Con una hija, Cinthia, titulada como maestra normalista, el 
segundo hijo, Jair, que está en espera de obtener el mismo 
título como normalista y el menor, Eugenio, que estudia el 
último semestre de la preparatoria, las responsabilidades 
económicas para los padres han disminuido, no así las morales 
de observación y vigilancia de todos los hijos.

El orgullo de ser chiconamelense
Identificarse como parte de un grupo es al mismo tiempo 
distanciarse de otros y otorgarle un valor diferencial al 
grupo de adscripción. Esta autoadscripción consciente como 
chiconamelenses es expresada en términos afectivos a través de 
narrativas individuales y colectivas que manifiestan el “orgullo 
de ser chiconamelense”. Como se detalló antes, el orgullo 
consciente por el origen se basa en: 1) el entorno ecológico 
y social, y los beneficios que de estos se desprenden, y 2) la 
posesión de conocimientos ancestrales acerca del origen del 
pueblo, manifestada en prácticas rituales originales. 

A estas expresiones conscientes del orgullo, se le 
suman otras prácticas que contribuyen a aumentar el orgullo 
por el origen, ya que coadyuvan a delinear la autoadscripción 
chiconamelense: la lengua hablada y el movimiento constante 
que caracteriza a los originarios de Chiconamel.



123

Marissa Rodríguez Sánchez 

El orgullo forma parte de las llamadas “emociones 
sociales” (Kemper, 1979; Elster, 1999; Damasio, 2002) o 
también llamadas “emociones morales” (Turner y Stets, 2006; 
Mercadillo, 2007). Este tipo de emociones son descritas de la 
siguiente manera por Mercadillo:

[…] aunque parecen existir emociones básicas y 

generales para la especie humana que surgen ante los 

mismos estímulos y cursan con expresiones o gestos 

similares, también se ha probado que existen otras 

emociones dependientes en mayor medida de la cultura, 

de una determinada dinámica social y de una evaluación 

previa a su manifestación. Éste es, en especial, el caso 

de las llamadas emociones morales, cuya experiencia 

subjetiva y expresión motora se originan en función 

de los intereses o del bienestar, ya sea de la sociedad 

en su conjunto o bien de personas distintas de quien 

experimenta la emoción. Estas emociones complejas 

surgen por la percepción del quebrantamiento de normas 

morales o por un comportamiento moralmente motivado 

y por lo tanto ocurren ante factores culturales y sociales 

que participan en su manifestación como puede ser la 

aparición de un público o la referencia a un valor. [De 

entre las emociones morales podemos identificar…] 

las emociones de autoconciencia que incluyen la culpa, 

la vergüenza, el pudor y el orgullo, cabe señalar que la 

vergüenza y el orgullo son emociones relacionadas a la 

dominancia social (Mercadillo, 2007: 2-3).



124

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

El orgullo se ha asociado coloquialmente a conductas 
de excesiva autocomplacencia, sin embargo, no se debe perder 
de vista que, desde un análisis antropológico, con énfasis en 
la perspectiva socioestructural de las emociones, éstas ofrecen 
información acerca de cómo es que los sujetos significan sus 
realidades en tanto sujetos de poder y de estatus inmersos 
en una estructura social. Es decir, no se trata de indagar en 
cuán objetivo es el orgullo expresado por los sujetos o cuán 
fundamentando sea ese orgullo, puesto que los únicos valores 
útiles para comprender la eficacia significativa de la emoción, 
son los valores de quienes reconocen el poder y el estatus que 
otorga el orgullo. Si, por el contrario, el orgullo expresado 
por un sujeto no halla reconocimiento en el interlocutor o 
interlocutores, el sujeto o el grupo experimenta la minusvalía 
de poder y estatus en el encuentro relacional, que podría 
derivar en emociones de frustración o vergüenza.

Siguiendo a Mercadillo, al ser una emoción moral 
de autoconsciencia, el orgullo procede de una reflexión 
donde el sujeto se confronta a sí mismo en relación con los 
otros a través de la evaluación de los valores morales y de las 
relaciones de poder y de prestigio. El punto de vista de los 
otros es importante para la evaluación de sí mismo y para 
lograr la constitución de la emoción moral del orgullo, pues 
desde una perspectiva socioestructural, son los otros quienes 
lo reconocen o lo desacreditan. El resultado de esta evaluación 
es un indicador significativo de cuáles son las cosas de mayor 
relevancia para los individuos y los grupos culturales, ya que 
el no-reconocimiento de algún asunto que no pertenezca al 



125

Marissa Rodríguez Sánchez 

cúmulo de valores significativos en la jerarquía de los valores 
culturales, no devendrá en un sentimiento de animadversión 
o de insuficiencia de poder o de estatus, y podrá ser incluso 
inadvertido o inocuo en tanto no representa una sanción social. 

Así, el contacto relacional con los otros que no 
comparten el origen chiconamelense, son un agente necesario 
para legitimar o sancionar el orgullo por el origen en tanto 
atribución propia. Ariza afirma que el orgullo es una de las 
emociones sociales (o morales) básicas porque informa 
“acerca del estado del vínculo social entre dos individuos (o 
grupos): […] el orgullo expresa un nivel adecuado de deferencia, 
seguridad y distancia entre dos sujetos” (2017: 74).

Esta pertinente afirmación cobra realidad en la 
experiencia en campo, donde yo misma, como “otra” 
evidentemente distinta de los originarios chiconamelenses, 
fungí como agente que potenció las expresiones del orgullo 
mediante narrativas acordes al punto de vista de quienes las 
expresaron, según las características interseccionales de edad 
y género de los informantes. Por ejemplo, el 3 de noviembre 
de 2015, un grupo de tres niños de 10, 12 y 13 años me guió 
en un recorrido por la sierra. Ante mi evidente falta de pericia 
para transitar esos parajes y ante mi ignorancia de la flora y 
fauna que íbamos viendo en el recorrido, los niños expresaron 
abiertamente sus habilidades como excursionistas y sus 
conocimientos de los animales y plantas gracias a su origen. 
La comparación entre ellos y yo, “más grande y parece más 
fuerte” (Eugenio, 12 años), detonó la reflexión sobre su propia 
posición de poder en la relación social que se llevaba a cabo. 



126

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

En Chiconamel, aseguraron, todos poseen los 
conocimientos necesarios sobre la naturaleza puesto que 
“desde chiquitos andamos en el monte; aquí venimos a jugar, a 
cortar hierbas… Yo sí sé cuáles animales pican y los que nomás 
te pican, pero no tienen veneno. Hay unas plantas también que 
raspan mucho y por otro lado que luego la llevamos, no se puede 
pasar porque están los animales grandes, como el “chillol” que 
come gente. Pero ése sale nomás en la noche. Ya se comió a varios 
niños de aquí” (Juan, 12 años). Al día siguiente, Santiago de 13 
años, me buscó él solo para contarme que el chillol no existe 
ni “hay animales que comen niños”. Me dijo que había sido un 
invento aprovechando la situación y mi desconocimiento del 
entorno, y confesó que planeaban la broma de invitarme a una 
excursión nocturna por el monte y, en el momento indicado, 
soltarían un chivo o una gallina (según el animal que pudieran 
obtener) para que yo me asustara pensando que era el chillol.

Otro caso ocurrido en el mismo año 2015, cuando me 
permitieron asistir a la preparación de la cena de los “coles” 
(danzantes del mijkailjuitl) en la casa de Crispina, esposa 
del coordinador de la cuadrilla de danzantes. Esa noche 
asistieron cinco mujeres originarias de Chiconamel: tres 
radicadas en el pueblo y dos en Monterrey que por esos días 
estaban de visita en el pueblo para las fiestas de muertos. Mis 
cuestionamientos giraban en torno al espacio ahí generado 
como uno eminentemente femenino y a tratar de conocer sus 
impresiones acerca de las atribuciones que les correspondían 
en el ritual de mijkailjuitl. 



127

Marissa Rodríguez Sánchez 

Las mujeres mostraron mucho interés en hablar de sus 
destrezas en la preparación de los alimentos típicos: adobo 
de puerco, enchiladas huastecas, bocoles, zacahuil y tortillas 
de maíz criollo hechas a mano. En un punto del encuentro, la 
dinámica se invirtió y mis conocimientos y habilidades sobre 
el tema culinario fueron cuestionados. Mi desconocimiento 
de los ingredientes y de la preparación de esos platillos típicos, 
sirvió para marcar la distancia entre ellas y yo; además, las dos 
mujeres que radican regularmente en Monterrey, contribuyeron 
a reafirmar la diferencia a través de su experiencia en el destino 
migratorio: “allá no cocinan, porque por eso tienen ‘muchacha’ 
que sabe hacerles las cosas a la familia. Si las “xinolas” cocinan, 
todo viene en latas. La comida se la consiguen preparada” 
(Ángela).

“Xinola” es una deformación en náhuatl de la palabra 
“señora”. Se usa para referirse a las mujeres de la ciudad cuya 
actitud es arrogante o despreciativa de los indígenas. También 
se emplea en tono despectivo para referirse a las mujeres nahuas 
migrantes que regresan al pueblo con aires de grandeza “se cree 
una xinola” o a manera de burla amistosa cuando una mujer 
se viste de manera aderezada “parece una xinola”. Asimismo 
existe la palabra en masculino “xinol”, “xinoles”, con el mismo 
uso que el femenino.

El orgullo que procede de los saberes, es ratificado a 
partir de la experiencia relacional, pero además, el contexto 
donde la interrelación se lleve a cabo incide en el grado más o 
menos abierto de la expresión del orgullo. Los valores, reglas, 
códigos y sanciones sociales que tienen vigencia en el pueblo, 



128

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

pueden no ser los mismos que en Monterrey, pero mientras 
las narrativas son esgrimidas en el pueblo, se juega con las 
reglas del pueblo. Por eso, las mujeres que estaban de visita 
en Chiconamel y que fueron empleadas domésticas en la 
primera etapa de su trayecto migratorio, dignificaron esa labor 
al manifestar sus conocimientos, en contraparte a la poca 
habilidad de sus empleadoras (que representan, a sus ojos, 
la totalidad de las mujeres en el AMM). “Las otras mujeres” 
-incluyéndome a mí misma en ese momento-, entonces, 
fungimos como el agente externo que permite revelar la 
diferencia y exaltar el orgullo.

Los dos casos mencionados son muestra de que las 
emociones, en este caso, el orgullo, son herramientas útiles 
para significar las interrelaciones. A partir de la evaluación del 
poder que cada individuo detenta en el marco socioestructural, 
de los conocimientos requeridos para la plena socialización 
en el pueblo, los chiconamelenses se posicionan en un lugar 
de mayor valía sobre aquéllos que desconocen las prácticas 
mensuradas en mayor estima en el territorio de origen. La 
evaluación consciente deriva en el orgullo. Esta emoción, en 
tanto herramienta de interrelación, permite construir lo que 
para ellos significa lo que es “ser chiconamelense”, algo que, 
por definición, no es el otro.

Las manifestaciones del orgullo pueden advertirse 
por dos vías: por las narrativas orales y por los discursos 
corporales. En el primer caso son más evidentes las expresiones 
que exteriorizan el orgullo por el origen con base en un 
conocimiento adquirido (nosotros sí sabemos, aprendemos 



129

Marissa Rodríguez Sánchez 

desde niños, aquí conocemos, todas entendemos, etc.) y la 
pertenencia natural a un territorio del que emana el poder, así 
como en expresiones literales del tipo “me da mucho orgullo 
ser chiconamelense”. Pero también en practicar bromas cuya 
finalidad es realzar la posición de uno sobre otro; son bromas 
que no tienen la intención de herir u ofender al otro, sino 
que se presentan como un canal por donde se reafirman las 
posiciones de autoridad y de subalternidad moral.

Algunos autores como Damasio (2003), identifican 
una serie de actitudes y posturas corporales que manifiestan 
el orgullo, como apertura grande de los ojos, una mirada recta 
y hacia delante, cuello y torso verticales, etc. Las narrativas 
orales se acompañan de discursos corporales que atañen al 
orgullo, tales que espalda erguida, rostro en alto y mirada de 
frente, manos en la cintura. En el caso relatado, las mujeres 
hacían gala de su destreza en el uso de utensilios de cocina, 
cargando pesadas ollas de barro, tomando objetos y alimentos 
extremadamente calientes, asegurando que “esto no es nada, se 
siente el calorcito, pero no nos quemamos” (Concepción). 

En el caso de los niños, estos evidentemente de menor 
estatura y corpulencia que yo, me ayudaban al subir y bajar 
el terreno difícil, dándome la mano, abriéndome paso entre el 
follaje y esperando de pie en el camino cuando yo me atrasaba 
(o cuando ellos se adelantaban para mostrar su habilidad). 
Esto sucede así ya que el cuerpo es el sitio donde se percibe 
la experiencia emocional como una realidad individual, 
empero se comprenden como colectivas e indisociables del 
entorno cultural que las motivan. Como afirma Denzin (1985): 



130

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

“en estricto sentido, la emoción y la emocionalidad no se 
encuentran ubicadas en el sujeto o en su cuerpo, sino en la 
relación del sujeto con su cuerpo vivido en un contexto social 
dado”.

A partir de la naturaleza relacional de las emociones 
se exacerban los discursos orales y corporales expresivos del 
orgullo, puesto que los códigos y valores morales que priman 
son los vigentes en el contexto socioestructural donde se 
llevan a cabo los encuentros interrelacionales. Esto argumenta 
en favor de lo que se ha propuesto: de considerar que el orgullo 
es una herramienta significativa de interrelación cultural, ya 
que se significan una serie de valores, actitudes y condiciones 
que son evaluadas en una estimación mayor que otras y dado 
tal valor, representan elementos que deben ser resguardados.



131

Marissa Rodríguez Sánchez 

Niños jugando en el amel de abajo. Chiconamel, Veracruz.

Mujeres chiconamelenses. Chiconamel, Veracruz.



132

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo



133

Marissa Rodríguez Sánchez 

EL RITUAL DE MIJKAILJUITL: LA ALEGRÍA Y LA 
EXCLUSIÓN

Transformación del calendario ritual-emocional
TRADICIONALMENTE, EN CHICONAMEL SE CELEBRABAN, además 
de mijkailjuitl, otros dos eventos rituales litúrgicos de gran 
relevancia a lo largo del año: entre los meses de febrero y 
marzo, el Carnaval y, en agosto, las fiestas de la Santa Patrona 
del pueblo, Nuestra Señora de la Asunción. Ambos constituían 
momentos de suspensión de la vida cotidiana y de expresión 
comunitaria, donde el espacio público se transformaba en 
escenario de juego, ritualidad y cohesión social. Durante 
octubre y noviembre de 2015, los habitantes de Chiconamel, 
en especial hombres y mujeres de la tercera edad, recordaban 
con nostalgia las actividades propias de cada festejo religioso, 
prácticas que con el tiempo habían dejado de realizarse. 
Evocaban, por ejemplo, las carreras de caballos y de burros, 
el juego de quebrar huevos rellenos de harina en la cabeza 
de los amigos, o la “cárcel del carnaval”, donde los hombres 
eran llevados como parte de la diversión, así como el llamado 
“registro civil de carnaval” donde las perosnas de casaban 
simbólicamente.

En el caso de las fiestas de la Santa Patrona, los 
recuerdos giraban en torno a la peregrinación por las calles 
de Chiconamel y de las comunidades circundantes, llevando 
en andas la imagen de la Virgen. Durante el trayecto se 
recolectaban aportaciones de los habitantes, ya fuera en efectivo 
o en especie, destinadas al beneficio de los chiconamelenses 



134

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

más necesitados. La memoria colectiva también remarcaba 
la participación en los rezos del rosario, que concluían con 
la reunión comunitaria alrededor de la “comida de fiesta”, 
compartida con familiares y amigos. Estas festividades, más 
allá de su dimensión religiosa, funcionaban como tiempos 
privilegiados para reforzar la reciprocidad, renovar vínculos 
y reafirmar la pertenencia comunal. En ambas celebraciones, 
las actividades cotidianas de trabajo y estudio se interrumpían 
oficialmente para dar paso a la convivencia, dejando claro 
que la vida comunitaria encontraba en el ritual una de sus 
expresiones más plenas.

El carnaval y la fiesta de Nuestra Señora de la 
Asunción eran organizadas de manera conjunta por el 
Comité de Asuntos Vecinales y por el sacerdote del pueblo, 
quien presidía el Comité Católico. Sin embargo, ninguna de 
estas instancias de coordinación comunitaria, existe en la 
actualidad. El último sacerdote que ejerció funciones en el 
pueblo se marchó inesperadamente hace 16 años, sin previo 
aviso. Las razones de su intempestiva salida se recuerdan de 
forma vaga y contradictoria. Según los testimonios recogidos 
tanto en Chiconamel como en el Área Metropolitana de 
Monterrey, su partida se debió, o bien a malos manejos 
en la administración de los recursos de la iglesia, o bien a 
relaciones turbias establecidas con particulares de moral 
cuestionable que ejercían un fuerte poder político en la región. 
Los chiconamelenses recuerdan además que dicho párroco se 
quejaba constantemente de la carencia de recursos básicos 
para oficiar y, sobre todo, de la ausencia de feligreses, ya que la 
mayoría de los adultos del pueblo había migrado.



135

Marissa Rodríguez Sánchez 

Tras la repentina partida del sacerdote, el Comité 
Católico trató de sostener las funciones religiosas con 
grandes esfuerzos y no pocos conflictos internos. Sus 
miembros organizaron durante un tiempo bautizos, 
primeras comuniones, bodas religiosas, obras de caridad y, 
por supuesto, la fiesta patronal y el carnaval, auxiliados de 
manera esporádica por sacerdotes de municipios cercanos. 
Finalmente, las tensiones internas llevaron a su desintegración 
y los requerimientos religiosos comenzaron a ser atendidos 
de manera individual por cada familia. Estas eventualidades, 
sin embargo, no afectaron la celebración de mijkailjuitl, puesto 
que este ritual nunca ha estado bajo la dirección de ninguna 
instancia religiosa o social formal. Como afirma don Anastasio, 
habitante de Chiconamel: “Desde los abuelos, no se necesita 
que nadie lo organice, mijkailjuitl se hace en las casas y en todo 
el pueblo junto”. De este modo, la práctica del mijkailjuitl se 
sostiene como una celebración arraigada en la vida cotidiana 
y comunitaria, ajena a la dependencia institucional que 
caracterizaba a las otras festividades.

Por otro lado, como ya se ha señalado en capítulos 
anteriores, la llegada de misioneros pentecostales procedentes 
de los Estados Unidos hace 14 años transformó de manera 
significativa el panorama religioso del pueblo. La presencia 
de estos grupos derivó, por una parte, en que los conversos 
protestantes dejaran de participar en los eventos litúrgicos 
católicos y, por otra, en su exclusión de la vida política y 
económica por parte de la mayoría católica, que mantiene el 
control del poder local. Estos fenómenos históricos —a los 



136

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

que se suma la migración masiva de chiconamelenses hacia 
la ciudad de Monterrey, iniciada hace poco más de 20 años— 
han incidido directamente en la transformación del calendario 
ritual de la comunidad, modificando tanto la organización de 
las festividades como las formas de pertenencia y participación 
en la vida colectiva.

Se parte entonces del hecho de que la migración masiva 
menguó la cantidad de habitantes en el pueblo y las personas 
son el elemento indispensable para realizar los rituales. ¿Por 
qué mijkailjuitl se mantuvo y aun se reafirmó con mayor fuerza a 
partir de la migración y las otras dos fiestas ya no se celebraron, 
si las tres celebraciones comparten la característica de dar 
cohesión al grupo? La permanencia de mijkailjuitl, a diferencia 
del carnaval y de la fiesta patronal, puede explicarse a través 
de las ideas da Matta (2006) acerca de la clasificación de los 
eventos sociales según su ocurrencia en el ciclo anual.

Da Matta distingue los acontecimientos “cotidianos” 
que transcurren rutinariamente en el día a día, de los 
“extraordinarios”, que escapan a la rutina diaria y revelan una 
naturaleza aglutinante de personas, grupos y clases sociales. 
De estos últimos, se diferencian los eventos “extraordinarios 
no previstos” por las normas y reglas sociales, como accidentes 
y catástrofes, de los “extraordinarios construidos por y para la 
sociedad”, como son los rituales, en cuya expresión se advierte 
la normativa social para un comportamiento específico en cada 
momento del ritual y se caracteriza por el control explícito de 
la palabra, los gestos y las vestimentas (57).



137

Marissa Rodríguez Sánchez 

Los eventos extraordinarios, a su vez, los divide en 
“formales” e “informales”, que representan polos clasificatorios 
opuestos. Los describe de la siguiente manera:

En el polo informal estarían situaciones como las 

“fiestas” y en el polo de la formalidad las situaciones 

señaladas como “solemnidades”, término más adecuado, 

tal vez, para designar las reuniones en las que se exige 

un mínimo de división interna y donde la estructura 

jerarquizante aparece de modo manifiesto. De esta forma, 

mientras los acontecimientos informales se basan en 

la idea de la espontaneidad, en la despersonalización o 

en la descentralización y en el bloqueo de la jerarquía, 

los formales se centralizan fuertemente y se basan en 

momentos bien demarcados. [...] En otros términos, los 

acontecimientos formales tienen un sujeto o un centro 

(el que es motivo de la fiesta) y una asistencia (58).

Siguiendo esta clasificación, las tres celebraciones 
tradicionales de Chiconamel pueden entenderse como 
eventos extraordinarios: el carnaval se ubicaría en el polo de 
lo informal, mientras que la fiesta patronal se inscribiría en el 
polo de lo formal. Lo que resulta particularmente significativo 
es que la fiesta de mijkailjuitl no se ajusta de manera estricta 
a ninguno de estos polos, sino que se sitúa en un terreno 
intermedio, combinando en sus prácticas rituales elementos 
propios de ambas categorías. Se trata de un acontecimiento 
que, por un lado, integra aspectos formales como la centralidad 
de los altares familiares, la marcación temporal precisa y 



138

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

la solemnidad del recuerdo de los difuntos; pero que, al 
mismo tiempo, conserva rasgos informales vinculados con la 
espontaneidad comunitaria, la flexibilidad en la participación 
y la descentralización de las actividades. Es justamente en este 
tránsito entre lo formal y lo informal donde radica la fuerza 
del mijkailjuitl, pues le permite renovarse continuamente y 
sostener una vigencia que ha superado a los otros dos festejos 
tradicionales, consolidándose como la celebración ritual más 
significativa del pueblo.

Primero, el carnaval, es al mismo tiempo menos 
centralizado, más espontáneo y despersonalizado; o sea, 
la asistencia de la que habla da Matta sería, en este caso, 
cualquiera sujeto, que es sinónimo de no tener una asistencia 
definida; de manera análoga, sucede para las formas y prácticas 
rituales que no están explicitadas, por lo tanto, refleja una 
mínima estructura. Éste sería, en realidad, el objetivo (más 
no el objeto) del carnaval: la desestabilización momentánea 
de las estructuras jerarquizantes que imperan en el contexto 
territorial o, podemos decir, que el objetivo es quebrantar, 
bajo la permisión del tiempo del carnaval, los roles de poder 
y estatus que priman en la socioestructura chiconamelense. 
El polo opuesto está representado por la fiesta patronal, cuya 
centralización elevada está definida por el objeto del ritual: la 
Virgen de la Asunción y, su asistencia, los devotos de ésta. 

Asimismo, la organización del ritual, las actividades y las 
funciones específicas de los sujetos implicados, son altamente 
estructuradas, así como el comportamiento y la expresión de 
las emociones, dejando poco o nulo lugar a la transformación y 



139

Marissa Rodríguez Sánchez 

creatividad en un contexto donde se carece de los sujetos que 
reafirmen las estructuras normativas a través de las relaciones 
de poder que otorgan sentido al ritual. Ahora bien, estos dos 
eventos extraordinarios requerían, para su organización y 
permanencia, un grupo de sujetos que asumiera su dirección, 
pero esto fue imposible por las razones ya mencionadas. Al 
ser rituales constitutivos de la comunidad, no se perdieron 
fácilmente, sino que se aprovechó ese hueco y en el año 2016 
se llevaron a cabo de nuevo ambas celebraciones, pero ahora 
organizadas por la Presidencia Municipal. Sin embargo, a 
decir de los habitantes del municipio, de ambos eventos, sólo se 
retomó el nombre, pues el gobierno municipal vendió espacios 
a particulares para comercios y espectáculos que fueron las 
actividades que enmarcaron el carnaval y la fiesta patronal.

En el ritual de mijkailjuitl, el objeto definido que le otorga 
sentido son las ánimas de los difuntos, es decir, la muerte. 
Este hecho concierne a toda la comunidad viva, puesto que 
no se limita únicamente a los familiares fallecidos, sino que 
se extiende a los antepasados colectivos y, al mismo tiempo, 
coloca frente a cada persona la certeza de la propia muerte. 
Así, todos habrán de incorporarse, llegado el momento, al 
ámbito de los difuntos para convertirse en parte del ritual 
desde la otra orilla. La amplitud de la asistencia congrega de 
manera particular a la comunidad en su conjunto, a la cual le 
corresponden atribuciones y responsabilidades específicas 
durante toda la celebración. Sin embargo, la estructura de 
mijkailjuitl no es uniforme, sino que varía en intensidad según 
los momentos clave: el rezo, el levantamiento de la ofrenda, 



140

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

la construcción de los arcos, la visita al panteón, entre otros. 
Estos son espacios que exigen una expresión corporal y 
emocional solemne, pero que, al mismo tiempo, se realizan de 
acuerdo con los ritmos de cada individuo o de cada familia, lo 
que permite un margen de libertad de acción sin quebrantar 
las normas generales del ritual.

En términos estrictos, mijkailjuitl comienza el 26 de julio, 
con la siembra de las primeras semillas de la flor de cempasúchil 
que habrá de cosecharse a finales de octubre, y concluye el 
30 de diciembre con el “destape de los coles”. Este último 
acto marca el momento en que los danzantes —quienes han 
encarnado a los antepasados mediante el uso de máscaras— 
son despojados de ellas y las ánimas regresan simbólicamente 
al mundo de los difuntos. No obstante, las prácticas rituales 
más reconocidas como núcleo de la celebración se concentran 
entre el 28 de octubre y el 4 de noviembre, cuando se realizan 
las ofrendas en las casas y la última visita al panteón. Durante 
este lapso, los chiconamelenses transitan entre momentos de 
solemnidad, regidos por normas y jerarquías, con espacios 
de relajación de esas reglas, donde la expresión corporal y 
emocional se manifiesta con espontaneidad y libertad, todo 
ello dentro de una temporalidad sacra.

El paso del ámbito cotidiano al extraordinario, 
instaurado en la temporalidad ritual, se expresa mediante 
alteraciones del comportamiento diario, las cuales se ordenan 
y normativizan rigurosamente en función de las características 
interseccionales de los participantes. Esta normativa 
reproduce las estructuras sociales de poder y estatus que rigen 



141

Marissa Rodríguez Sánchez 

en el pueblo, asignando funciones y atribuciones diferenciadas 
a hombres, mujeres, ancianos y niños, de manera que el ritual 
se convierte también en un espacio de reafirmación de los 
valores que dan cohesión identitaria y orden social. En este 
contexto, los migrantes que regresan durante las fechas 
rituales encuentran un espacio privilegiado para reintegrarse, 
ya sea participando en los momentos extraordinarios más 
segmentados —que la comunidad ha delineado con claridad—, 
o sumándose a los sucesos donde predominan la libertad, la 
creatividad y la espontaneidad. De esta manera, mijkailjuitl no 
sólo articula el vínculo entre vivos y muertos, sino también 
entre quienes permanecen y quienes migran, consolidando 
un entramado ritual que integra a toda la comunidad en sus 
múltiples dimensiones.

La participación en los dos ámbitos —cotidiano y 
extraordinario— que se articulan durante el mijkailjuitl posibilita 
la reinserción temporal de los migrantes en la comunidad. No 
obstante, este retorno ritual también puede suscitar tensiones 
emocionales y sociales, pues el distanciamiento espacial de 
quienes residen en el Área Metropolitana de Monterrey implica 
variaciones en el grado de poder y estatus que se les reconoce 
frente a los chiconamelenses que permanecen en el pueblo. 
Dicho de otro modo, los migrantes que regresan se enfrentan 
al riesgo de ver disminuida su posición dentro de las jerarquías 
locales, aun cuando hayan alcanzado logros significativos en 
la ciudad. Los atributos adquiridos en Monterrey —ya sean 
económicos, profesionales o de prestigio social— adquieren 
relevancia en Chiconamel sólo si son legitimados por los demás, 



142

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

ya que el poder y el estatus no se transfieren automáticamente 
de un contexto sociocultural a otro, sino que requieren del 
reconocimiento colectivo para tener efecto.

Los conflictos potenciales que emergen de esta 
relación entre migrantes y locales, obligan a los primeros 
a actuar de manera estratégica frente a la realidad que 
encuentran a su regreso, e incluso a anticiparse a posibles 
escenarios de confrontación o desajuste. Desde una 
perspectiva socioestructural de las emociones, estas formas 
de comportamiento constituyen respuestas situacionales 
en las que los sentimientos funcionan como marcos de 
evaluación y de acción. De este modo, las emociones no son 
meras reacciones individuales, sino mecanismos a través de 
los cuales se manifiesta la pertenencia a un contexto cultural 
determinado. En este proceso, participar activamente en 
mijkailjuitl se convierte en un medio legítimo para ocupar un 
lugar estructural relevante dentro de la comunidad, pues 
implica reconocer y reproducir sus mecanismos de poder y 
prestigio. Este principio no atañe únicamente a los migrantes, 
sino que también alcanza a los habitantes locales, quienes, al 
igual que los ausentes retornados, se ven interpelados por la 
necesidad de afirmar su posición en la trama social a través de 
la práctica ritual.

Un ejemplo de lo anterior es que el gobierno municipal 
de Chiconamel se dio a la tarea de fomentar mijkailjuitl, 
apoyando económicamente a las cuadrillas de coles, los 
danzantes característicos del ritual, y a las bandas de viento 
que los acompañan en sus bailes, afirmando en eventos 



143

Marissa Rodríguez Sánchez 

públicos la importancia del ritual para el municipio en 
términos identitarios y políticos. El vínculo establecido entre el 
gobierno municipal y los habitantes a través del ritual religioso 
comenzado a inicios del presente siglo, ha derivado en 2017, 
en la institucionalización del ritual a través de concursos de 
arcos, de redacción de calaveritas de muertos (la cual no es 
una práctica común en Chiconamel como en otros lugares 
del país) y de danzas de cuadrillas de coles premiados en 
efectivo, así como llevar a cabo solemnes actos públicos donde 
se exhibe las producciones locales. La justificación para estas 
actividades tiene base en el discurso de “poner a Chiconamel 
en el mapa”. Uno de los mecanismos para elevar la importancia 
de Chiconamel como parte de la Huasteca, ha sido llamar a las 
fiestas de muertos en el pueblo como en el resto de la región: 
“Xantolo”, lo que contrasta con los discursos de locales y 
migrantes, quienes encuentran en “mijkailjuitl”, un pilar de su 
propia identidad.

Dado que en el ritual de mijkailjuitl se ven condensadas 
las socioestructuras que priman en Chiconamel aun en 
momentos seculares, es decir, que es un espacio de producción 
cultural que tiene su asiento en una manifestación religiosa, 
el intento de absorber mijkailjuitl por parte del gobierno 
municipal, le permitiría una mayor incidencia en la vida 
pública y privada del pueblo y, en sentido inverso, ciertos 
sujetos tanto migrantes como locales, ven en esta unión 
política- religiosa, una oportunidad de ganar poder y estatus 
en las estructuras jerarquizantes de la sociedad. Por estas 
razones tan significativas de los ámbitos culturales, religiosos, 



144

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

políticos y económicos, es decir, de las fuentes de poder 
tradicionalmente hegemónicas, se puede explicar porqué los 
católicos -y principalmente los católicos, tanto migrantes 
como locales, con algún grado de poder legitimado- excluyen 
de la vida política y económica a los protestantes quienes, a 
su vez, se han autoexcluido de la vida religiosa legítima. Es 
decir, la no participación en mijkailjuitl, significa manifestarse 
en contra de los valores preeminentes del pueblo condensados 
en el ritual religioso.

El ritual de mijkailjuitl da cohesión al grupo también 
porque cada sujeto tiene una función específica que es 
segmentada de acuerdo a las atribuciones que le corresponden 
dentro de la socioestructura chiconamelense: mujeres, niños, 
ancianos, hombres. Bajo esta perspectiva -que es la perspectiva 
extendida entre los chiconamelenses católicos que representan 
la mayoría del pueblo y de los migrantes- al excluirse de las 
actividades rituales, los protestantes estarían rechazando o 
mejor dicho, atentando, los roles y valores atribuidos por y para 
la comunidad. Y, aunque hasta el año 2017 los chiconamelenses 
que se han convertido al protestantismo son muy pocos en 
comparación con los católicos, estos contemplan un peligro 
de crecimiento inminente de adeptos pentecostales en el 
futuro próximo. Debido a ello, los chiconamelenses migrantes 
en el AMM, hablan literalmente de una “preparación política, 
económica y moral para regresar y reconquistar el pueblo, 
que está en peligro de caer en manos del maligno”. De manera 
que, desde esta declaración, se explica en gran medida las 
estrategias emprendidas en la ciudad de Monterrey, de llevar 



145

Marissa Rodríguez Sánchez 

una vida política, económica y religiosa muy activa; el destino 
migratorio aparece como un lugar de ensayo y aprendizaje 
para alcanzar un grado más depurado de poder.

Para comprender el proceso de transformación 
diacrónica del calendario ritual chiconamelense, es necesario 
identificar los fenómenos que motivaron tal transformación 
y que trastocaron también las relaciones sociales, religiosas y 
políticas en el pueblo. Con la transformación de la vida ritual 
anual, se advierte una serie nueva de dinámicas de relación 
social y afectiva, de reafirmación de la identidad a través de la 
religión y de absorción de prácticas rituales por parte de las 
instancias políticas. Los eventos históricos que derivaron en 
la transformación del calendario ritual y las dinámicas en los 
distintos ámbitos, se resumen en el siguiente esquema:



146

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Transformación



147

Marissa Rodríguez Sánchez 

Grupos de coles y de locales danzando en la plaza. Chiconamel, 

Veracruz.

Zacahuil para ofrenda y toritos de mijkailjuitl. Chiconamel, 

Veracruz.



148

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Durante las entrevistas, los migrantes chiconamelenses 
mencionaron que visitar el pueblo representa “recargarse de 
energía y de alegría por la reunión con familiares y amigos”. 
Esta afirmación también significa, a partir de lo explicitado 
en los párrafos anteriores, recargar los valores, saberes y 
costumbres significativas en las socioestructuras de origen, y 
reafirmar la pertenencia y el lugar de sí mismo en el mundo. 
Entonces, la relevancia que han adquirido las fiestas de 
mijkailjuitl en Chiconamel en razón de la migración, hace que se 
integre al calendario ritual como una festividad que despliega 
un gran contenido afectivo, individual y grupal, en tanto es el 
momento en que los migrantes en Monterrey visitan el pueblo 
para reencontrarse con los familiares y amigos.

El hecho de que los migrantes encuentren en las 
prácticas de mijkailjuitl cuando visitan el pueblo un espacio 
privilegiado para alcanzar beneficios políticos y económicos, 
no merma lo genuino de la experiencia afectiva por la 
reunión con los otros, por cumplir el anhelo nostálgico que 
experimentan durante el resto del año en el destino migratorio, 
y es precisamente ése el discurso para justificar tanto las visitas 
como las metas económicas y políticas propuestas: el discurso 
del afecto profundo por el territorio de origen. Por lo tanto, 
podemos decir que mijkailjuitl se inscribe en el calendario 
ritual-emocional (Hirai, 2009) compartido Chiconamel-
AMM, ya que, si bien la motivación original del ritual es 
propiamente religiosa, la impronta de su actual trascendencia 
se origina en anhelo de los migrantes por visitar su territorio de 
origen, en el deseo de los familiares y amigos que esperan a los 



149

Marissa Rodríguez Sánchez 

migrantes, en una conjunción emocional que define el carácter 
laico del período ritual, dentro de una temporalidad sacra.

Migrantes de visita en Chiconamel por mijkailjuitl y locales 

formando banda de viento. Chiconamel, Veracruz.

Emociones y rituales
En los estudios tradicionales de base durkheimiana sobre los 
fenómenos religiosos, las emociones han sido consideradas 
factores esenciales para comprender el fenómeno en su 
totalidad, en estrecha relación con los elementos normativos 
y cognitivos que lo constituyen. No obstante, a pesar de la 
importancia que se reconoce a las emociones como impulsoras 
de la práctica religiosa o como expresiones que emergen de 
ella —particularmente durante los momentos culminantes 
de la experiencia ritual—, estas han ocupado un lugar 
secundario dentro del análisis. Tal relegamiento se explica 
porque permanecen atrapadas en el marco del pensamiento 



150

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

dicotómico razón–emoción, que a su vez se articula con la 
separación clásica e irresoluble entre lo sagrado y lo profano. 
En esta tradición, las emociones se admiten como necesarias 
para comprender lo religioso, pero no alcanzan un estatus 
analítico propio, quedando subordinadas a categorías mayores 
que reducen su potencia explicativa.

Bajo esta óptica, el ámbito de lo sagrado se concibe como 
el único espacio en el que se produce la cultura, despojado de 
toda finalidad utilitaria vinculada al orden de lo cotidiano, es 
decir, a lo profano. De allí deriva la necesidad de dividir, dentro 
del corpus emocional experimentado por los sujetos durante 
los momentos rituales, entre aquellas expresiones asociadas a 
la experiencia extraordinaria en tanto sagrada —y que serían 
culturalmente significativas para la cohesión y reafirmación 
grupal— y aquellas emociones cotidianas cuyo valor simbólico 
se anularía al reducirse a una mera utilidad pragmática. Sin 
embargo, esta visión resulta limitada, pues al ampliar el 
espectro analítico de las emociones desplegadas en contextos 
rituales y religiosos, y al considerar las particularidades de 
esas manifestaciones desde una perspectiva socioestructural 
de las emociones, es posible desnaturalizar las dicotomías 
cognición–emoción y sagrado–profano. De este modo, se abre 
la posibilidad de reconocer la centralidad de las emociones 
en tanto herramientas significativas de interrelación cultural, 
que permiten evaluar no sólo las situaciones que se desarrollan 
durante el ritual, sino también los espacios y momentos que 
trascienden las prácticas más visibles o solemnes del mismo.



151

Marissa Rodríguez Sánchez 

En este orden de ideas, las emociones asociadas al 
mijkailjuitl no pueden comprenderse como expresiones 
propias de un ámbito exclusivamente sagrado, desligado de 
la vida diaria. Por el contrario, se encuentran profundamente 
imbricadas con la cotidianidad y con aquellas emociones 
subjetivas que orientan la búsqueda de fines prácticos, 
políticos y económicos. El ritual constituye, así, un 
escenario donde se condensan experiencias emocionales que 
trascienden lo estrictamente religioso y se proyectan hacia la 
vida comunitaria en todas sus dimensiones. Este proceso, sin 
embargo, no está libre de tensiones: emerge de los cambios 
relativos en el poder y en el estatus, de la negociación constante 
entre actores y de las luchas que se entablan para acceder a 
posiciones de reconocimiento dentro de la estructura social. 
El mijkailjuitl se convierte, en consecuencia, en un espacio 
donde la emoción religiosa se entrelaza con el cálculo social, 
generando un campo en el que se disputan tanto significados 
como recursos materiales y simbólicos.

Las normativas socioestructurales que regulan 
la expresión emocional en el territorio encuentran en el 
marco del mijkailjuitl un medio legítimo para consolidarse 
y reproducirse. El ritual se transforma en un espacio de 
institucionalización afectiva en el que se codifican modos de 
sentir, se establecen los cauces adecuados de expresión y se 
fijan los parámetros de lo socialmente aceptable. A través de 
este proceso de ritualización, las emociones se convierten en 
recursos que fortalecen la identidad colectiva y la cohesión 
comunal, al mismo tiempo que funcionan como mecanismos 



152

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

de regulación del poder. Así, el mijkailjuitl no es sólo un 
momento de religiosidad compartida, sino también un ámbito 
privilegiado para legitimar jerarquías, disputar estatus y 
reafirmar vínculos de pertenencia. El hecho de que estas 
jerarquías se reactualicen dentro del marco ritual demuestra 
que la experiencia emocional nunca es neutra, sino que se 
encuentra siempre atravesada por las estructuras sociales que 
la contienen.

Al mismo tiempo, al ser una herramienta eficaz para 
hacer inteligible la realidad, el proceso de interpretación, 
evaluación y acción que se despliega en torno al mijkailjuitl 
se ha ido adecuando a los cambios estructurales que ha 
experimentado Chiconamel. La manera en que los sujetos 
interpretan emocionalmente la situacionalidad y orientan 
sus decisiones se encuentra directamente marcada por la 
experiencia migratoria. En este contexto, el ritual se ha 
transformado tanto en su forma como en su contenido: 
algunas prácticas tradicionales han desaparecido o se han 
modificado, otras se han incorporado como elementos 
nuevos con funciones específicas, y de manera paralela se han 
resignificado las atribuciones de los participantes y del propio 
ritual en relación con sus finalidades prácticas. No obstante, 
pese a todas estas transformaciones, el mijkailjuitl conserva 
su papel fundamental como espacio de cohesión, reafirmación 
identitaria y continuidad cultural del grupo, mostrando con 
ello la capacidad de los rituales para integrar los cambios 
históricos sin perder su centralidad en la vida comunal.



153

Marissa Rodríguez Sánchez 

Nuevas dinámicas rituales
Durante mijkailjuitl se celebra la venida de las ánimas a la 
Tierra del 28 de octubre al 4 de noviembre. Es un retorno 
cíclico que se realiza bajo la premisa de un “tiempo cósmico 
y cíclico que remite a los participantes del ritual hacia fuera 
del contexto ordinario y los pone en contacto con el mundo 
de lo sagrado, de lo divino o de lo sobrenatural” (da Matta, 
2006; 65). Las ánimas de los antepasados muertos regresan 
a visitar a sus familiares y amigos con la intención de no ser 
olvidados y recordar a los vivos la inexorabilidad de la muerte. 
Es también el momento del calendario ritual-emocional en 
que los migrantes visitan Chiconamel.

En términos estrictos, mijkailjuitl dura seis meses del 
año, en dos de los cuales las ánimas de los difuntos se mantienen 
en la Tierra y por espacio de cuatro días consecutivos es que 
se realizan las prácticas rituales. Comienza a mediados de 
cada julio cuando siembran las semillas de cempasúchil que 
se cosecharán a finales de octubre. El cempasúchil es la flor 
tradicional de muertos porque, dicen los chiconamelenses, 
gracias a que ha recibido los rayos el sol durante su crecimiento, 
sus pétalos guardan un calor y color intensos que sirven para 
indicar el camino de los muertos hasta sus hogares. Las ánimas 
difuntas no tienen ojos, pero son sensibles a la temperatura y al 
olfato. Por eso, los pétalos de la flor de cempasúchil se colocan 
formando un camino desde la calle, pasando por la entrada de 
la casa, hasta el arco donde está la ofrenda en el interior del 
hogar. La venida de las ánimas se da por concluida el 29 o 30 
de diciembre de cada año, es el momento en que retornan al 
mundo de los muertos hasta que el ciclo se complete de nuevo.



154

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Concretamente, las prácticas de mijkailjuitl se 
desarrollan del 28 de octubre al 4 de noviembre, siguiendo 
un orden particular en la llegada de las ánimas, que varía 
según la región del país. En el caso de Chiconamel, cada día 
de este período está destinado a recibir a un tipo específico 
de difuntos y, en función de ello, se preparan los altares, 
las ofrendas y los símbolos materiales que acompañan la 
ritualidad. Esta organización cotidiana, marcada por la 
secuencia de los días, permite que la comunidad reconozca la 
diversidad de trayectorias en la muerte y que se mantenga un 
vínculo diferenciado con cada grupo de ánimas, lo que refuerza 
la dimensión social del ritual.

El 28 de octubre llegan las ánimas de los niños. En 
su honor, se colocan ofrendas con alimentos adecuados a 
su edad: nada picante, amargo ni con alcohol. Se preparan 
atoles, tamales dulces, leche, frutas y, en los arcos florales, se 
colocan juguetes, pequeños objetos que evocan la infancia y 
que transmiten el afecto con el que se les sigue recordando. A 
partir del 29 de octubre, las ofrendas se amplían a todo tipo de 
alimentos. Ese día se recibe a quienes murieron a causa de un 
accidente o de manera violenta, y la preparación de la comida 
se acompaña de un reconocimiento a la abrupta interrupción 
de sus vidas, subrayando la fragilidad de la existencia.

El 30 de octubre se dedica al “ánima sola”, figura 
profundamente significativa en la tradición local. Se trata 
de aquellas ánimas que no tienen familiares vivos que las 
recuerden, ya sea porque toda su familia ha muerto, porque 
fueron olvidados o porque sus parientes vivos se han convertido 



155

Marissa Rodríguez Sánchez 

a otra religión y han abandonado la práctica de ofrendar. Esta 
costumbre, que había caído en desuso en el pueblo, se ha 
revitalizado en los últimos años debido a dos fenómenos: la 
llegada de misioneros pentecostales y la migración masiva. 
Ambos procesos, aunque distintos en naturaleza, han tenido 
el mismo efecto de dejar a muchos difuntos sin ofrenda 
ni cuidados rituales, lo que ha impulsado la necesidad 
comunitaria de reincorporar la práctica del recuerdo colectivo 
hacia quienes ya no tienen voz.

El 31 de octubre llegan “los limbos”, es decir, las ánimas 
de aquellos que nunca llegaron a nacer o de los bebés que 
murieron sin recibir el bautismo. El 1º de noviembre está 
dedicado a los “nuevos fallecidos”, es decir, a quienes murieron 
en el transcurso del año anterior. Finalmente, el 2 de noviembre 
llegan todas las demás ánimas, aquellas que forman parte del 
universo de antepasados de la comunidad y que, a través de 
la ofrenda, son convocadas nuevamente a la vida social de los 
vivos. De esta manera, el calendario ritual de mijkailjuitl no 
sólo ordena la temporalidad sagrada, sino que establece una 
secuencia afectiva que reconoce y da lugar a cada forma de 
muerte, manteniendo activa la relación entre la comunidad 
y sus muertos en un entramado de memoria, emociones y 
prácticas compartidas.

La primera actividad que da inicio a mijkailjuitl el 28 
de octubre es la construcción del arco. A diferencia de otros 
municipios cercanos (y de otros estados del país), donde se les 
llama “ofrendas” en Chiconamel llaman “arco” al conjunto de 
elementos que sirven para guiar y para ofrendar a los muertos. 



156

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Mientras que con la palabra “ofrenda” se refieren en específico 
a los alimentos ofrecidos a las ánimas y que se colocan en 
los arcos. El verbo “ofrendar” o la frase “levantar ofrenda”, 
significa comer los alimentos en compañía de familiares y 
amigos convidados a ello. 

Aunque la norma ritual es que el arco se coloque el 28 de 
octubre, los chiconamelenses no lo acatan estrictamente, pero 
tampoco parece reflejar una contravención grave a las reglas ni 
para quienes incumplen con el requisito, ni para los otros. Don 
Anastasio afirmó entre risas y de manera muy relajada que:

La tradición marca que el arco se ponga el mero 28 de octubre, 

ahorita ya deberíamos estar trajinando eso, pero ahora les da por 

ponerlo cuando quieren. Mi mamá cada 28, en amaneciendo, ya 

estaba con el otate y con las flores. Aquí la señora (refiriéndose 

a su esposa) dice que lo va a poner hasta pasado mañana [...] 

Porque mañana sale el hijo que está Monterrey, está estudiando 

para ingeniero y trabaja con un maestro de él. 

Su esposa, doña Juana, explicó que: mientras pongamos el 

arco y ofrendemos, seguimos con la tradición desde los abuelos. [...] 

No nos dio tiempo de ir a comprar las cosas para el arco, todavía 

me falta el copal de Castilla. [...] A Manuel (su hijo) lo entretuvo 

su jefe con cosas del trabajo; iba a llegar ayer, pero se viene hasta 

mañana. Con esas prisas de que llegaba y que no, se nos fue el tiempo. 

Pero ya con Manuel ponemos el arco. Este hombre (su esposo) que 

dice que por qué no está el arco, pues le digo –“Ni tenemos difuntos 

chiquitos o ponlo tú.



157

Marissa Rodríguez Sánchez 

Arco en casa de la familia Hernández. Chiconamel, Veracruz.

Durante los días de mijkailjuitl las personas indagan 
sobre los otros “¿ya puso el arco?” e incluso envían a los niños 
a las casas de familiares y amigos con cualquier excusa para 
saber si esas familias “ya pusieron el arco” y las razones en caso 
de que no se haya colocado aún. Las personas entrevistadas que 
no lo habían puesto en los primeros días de muertos durante 
los años de trabajo de campo en Chiconamel, no mostraban 
ninguna preocupación por ello, pero lo significativo es que 
explicaban en muchas ocasiones que esperaban la presencia 
de los parientes migrantes para compartir entre familia la 
construcción del arco, lo que es más significativo para el ritual 
y para los individuos, que la fecha en que se coloque.



158

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Arco con toritos. Chiconamel, Veracruz.

Los arcos son hechos de otate, que es una clase de 
carrizo resistente y maleable que se obtiene del árbol del 
mismo nombre y va recubierto de flores de cempasúchil. El 
arco enmarca la mesa cubierta por un mantel bordado en punto 
de cruz. Los elementos indispensables del arco son velas a las 
que llaman ceras (la cantidad de velas que los caseros puedan 
comprar), imágenes religiosas católicas, fotografías de los 
familiares difuntos, “toritos”, que son pequeños portavelas en 
forma de toros, venados, burros y caballitos hechos de barro, el 
copalero y, por supuesto, los alimentos ofrendados. 

Idealmente se espera que en las ofrendas se coloquen 
los platillos preferidos de los difuntos, como un gesto íntimo 
de recuerdo y afecto. Sin embargo, la realidad económica 
condiciona las posibilidades y muchas familias preparan lo 
que está a su alcance. Aun así, hay alimentos indispensables 
que nunca faltan: el pan de muerto, los tamales y el chocolate, 



159

Marissa Rodríguez Sánchez 

considerados esenciales para satisfacer simbólicamente el 
apetito de las ánimas y garantizar su permanencia entre los 
vivos. La mesa de la ofrenda, dispuesta con esmero en cada 
hogar, no es un espacio exclusivo para los muertos, sino también 
un lugar de encuentro cotidiano. Durante los días sacros, la 
familia desayuna, come y cena allí mismo, incorporando la 
ofrenda a la dinámica diaria de la vida doméstica. Además, 
todo visitante que llegue es invitado a “ofrendar”, es decir, 
a compartir los alimentos, lo que convierte a la mesa en un 
espacio de hospitalidad y reciprocidad, donde la memoria de 
los difuntos se enlaza con la convivencia entre los vivos.

Antes de cada comida, los comensales realizan un acto 
solemne: uno a uno sahúman la ofrenda con copal, elevando 
una imploración silenciosa a Dios por la tranquilidad de las 
ánimas y, al mismo tiempo, por el perdón de los vivos. El 
humo ascendente, cargado de aroma, funciona como vehículo 
material que hace posible la comunicación entre ambos 
mundos. A través de ese humo caliente y de los olores que 
se desprenden de la comida, las ánimas incorpóreas logran 
alimentarse tambièn, mientras los vivos ratifican con su 
gesto la continuidad del vínculo. La acción de sahumar no es 
un simple protocolo, es un momento cargado de significado 
donde lo visible y lo invisible, lo material y lo espiritual, lo 
individual y lo colectivo, se encuentran y dialogan.

La emocionalidad implicada en estas prácticas no es 
uniforme ni unidimensional. Se experimenta, al mismo tiempo, 
de manera individual y compartida, pues cada persona proyecta 
en el ritual recuerdos personales de sus muertos, pero también 



160

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

participa en una memoria comunal que envuelve a toda la 
familia y, por extensión, a la comunidad. El ambiente íntimo 
de unión entre vivos y muertos contrasta con la algarabía y la 
festividad que se vive puertas afuera: aquí, en el interior de los 
hogares, la alegría que caracteriza la convivencia colectiva se 
matiza con la melancolía y la tristeza por quienes ya no están. 
En esa dualidad emocional, la ofrenda no sólo cumple una 
función ritual, sino que se convierte en un espacio privilegiado 
para procesar el duelo, reafirmar el sentido de pertenencia y 
sostener la continuidad entre generaciones.

Sra., Magdalena copaleando la ofrenda antes de ingerirla. 

Chiconamel, Veracruz.

Es, pues, un espacio de gran expresión afectiva de 
la dimensión personal y subjetiva. Pero es asimismo una 
emocionalidad despertada por la religiosidad institucionalizada 



161

Marissa Rodríguez Sánchez 

en el ritual y, como tal, la expresión de las emociones no puede 
separarse del contexto socioestructural en que se produce. 
Desde esta perspectiva, las emociones vividas durante el 
ritual, son expresadas en apego a las formas de actuación 
normativizadas socialmente; por ejemplo, mientras se sahúma 
la ofrenda antes de ingerirla, los presentes deben mostrar una 
actitud serena, respetuosa y deben mantenerse en silencio. 
Es un momento donde las personas expresan emociones de 
tristeza y melancolía, mediante sollozos, llanto, una postura 
encogida de hombros y la cabeza gacha. 

Inmediatamente después de concluidas las 
imploraciones íntimas y que el copal ha sido apagado, los 
presentes, caseros y convidados, se sientan alrededor de la 
mesa sahumada para “levantar la ofrendar”, lo que significa, 
además de ingerir los alimentos ofrendados a los difuntos, dar 
paso a las conversaciones alegres. Regularmente se cuentan 
anécdotas divertidas de los difuntos presentes en ánima y 
en fotografías. Sin embargo, la expresión de las emociones 
también produce medios que se sobreponen a las reglas de 
acción pautadas, evidenciando las necesidades afectivas y 
la creatividad de los sujetos y de los grupos; verbigracia, en 
muchas de las casas que visité durante el trabajo de campo en 
Chiconamel, se hallaban fotografías de parientes no difuntos, 
sino migrantes en Monterrey que ese año no pudieron visitar 
el pueblo y a quienes las ceras, el camino de flores y el copal 
les proveen de la misma función que a los muertos: indicar el 
retorno a casa.



162

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

La expresión de la emocionalidad en grupo no puede 
entenderse de manera aislada, sino únicamente a partir del 
contexto en el que se produce. En el caso de Chiconamel, esto 
significa reconocer la realidad contemporánea de los migrantes 
que regresan al pueblo durante mijkailjuitl, incrementando de 
manera visible el número de habitantes y llenando las calles y 
casas que durante gran parte del año permanecen semivacías. A 
las acciones estrictamente vinculadas con el ritual tradicional 
se han sumado, con el tiempo, una serie de actividades que, 
aunque no forman parte del corpus ritual en sentido estricto, 
se han ido institucionalizando de manera consuetudinaria: 
las visitas de los migrantes a familiares y amigos, la entrega 
de regalos traídos desde Monterrey acompañada de largas 
conversaciones sobre la vida en la ciudad, así como los 
recorridos a diferentes parajes del municipio que actualizan la 
relación con el territorio de origen.

Todas estas prácticas, que se despliegan en paralelo 
a las propiamente rituales, refuerzan los lazos sociales y, de 
manera simultánea, permiten restablecer y renegociar las 
relaciones de poder y prestigio entre locales y migrantes. 
Así, la transformación de las prácticas rituales tradicionales 
no puede comprenderse sólo como una variación de formas, 
sino como una transformación del contexto social mismo. En 
este sentido se manifiesta lo que Barbalet (2001) denomina la 
eficacia social de las emociones: su capacidad de articular la 
vida colectiva no sólo como respuesta a las normas impuestas 
por las instancias religiosas o sociales, sino como resultado de 
la acción de los propios sujetos, quienes aparecen como agentes 



163

Marissa Rodríguez Sánchez 

creativos capaces de introducir cambios y reestructurar su 
entorno mediante la emocionalidad compartida.

Estos procesos son posibles porque los rituales no 
constituyen hechos sociales anquilosados ni modelos estáticos 
que se repiten de manera mecánica. Cumplen una función 
específica para el grupo y, como afirma Segalen (2005), su 
instauración y permanencia dependen precisamente de 
la colectividad que los eleva al rango de acción verdadera. 
Es la comunidad misma la que otorga al ritual un poder 
transformador de sentido. De este modo, los momentos rituales 
no son meras repeticiones o imitaciones del pasado, sino 
acontecimientos plenos de significado para el grupo que sabe 
decodificarlos y reinterpretarlos en función de su experiencia 
presente. Al ser un lenguaje simbólico y una alegoría de algo 
otro, el ritual no es inmutable: aunque no puede transformarse 
arbitrariamente por un solo individuo —pues responde a 
procesos históricos que lo trascienden—, sí se encuentra 
expuesto a los cambios sociales que, en su devenir diacrónico, 
alteran de manera más o menos rápida sus significados. En el 
caso de Chiconamel, la migración se constituye como el factor 
central que ha reconfigurado las prácticas, resignificado los 
símbolos y otorgado nuevas tonalidades emocionales al ritual, 
integrando la experiencia del desplazamiento a la continuidad 
de la tradición.

Desde el 28 de octubre hasta el 4 de noviembre, las 
calles del pueblo, que durante el resto del año permanecen 
silenciosas y casi vacías, se transforman en escenarios 
vibrantes. Se llenan de gente, de flores, de música, de ruido 



164

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

y de bailes ejecutados por los “coles”, quienes representan a 
los difuntos mediante sus danzas, conocidas localmente como 
“jugar”. La palabra cole proviene del náhuatl koli, que significa 
“abuelo”. En otras regiones de la Huasteca estos danzantes 
reciben otros nombres, como “vestidos” o “huehues”, que en 
náhuatl significa “viejos”. Los coles comienzan sus actividades 
incluso antes del inicio formal de mijkailjuitl, organizando sus 
cuadrillas, buscando las vestimentas, preparando las máscaras 
y definiendo los detalles de la participación colectiva. 

El clímax del ritual se alcanza el 4 de noviembre, 
cuando se realiza la última ofrenda en el panteón municipal, 
al que acude la totalidad del pueblo. Desde temprano, familias 
completas, vecinos y grupos de chiconamelenses, llegan 
encabezados por cuadrillas de coles acompañadas de una 
banda de viento. Conforme se concentran en el cementerio, 
las ofrendas que cada grupo lleva consigo se disponen en 
una mesa comunitaria situada a la entrada, destinada a ser 
compartida con todos los presentes. Esta convivencia marca 
el cierre de las prácticas rituales de mijkailjuitl, que concluyen 
hasta entrada la noche, una vez que se han visitado las tumbas 
de los parientes difuntos y que todas las cuadrillas han 
bailado. Sin embargo, para los chiconamelenses las ánimas no 
abandonan la Tierra sino hasta el 30 de diciembre, cuando se 
lleva a cabo el “destape de los coles”, momento ritual en el que 
los danzantes son despojados de sus máscaras, simbolizando 
el regreso de las ánimas al mundo de los muertos y el cierre 
definitivo de mijkailjuitl. 



165

Marissa Rodríguez Sánchez 

La solemnidad que caracteriza al panteón en otros 
momentos del año, se transforma por completo durante los 
días rituales. El espacio fúnebre adquiere un carácter festivo 
y alegre, cargado de música, comida y bebida. Es el día en que 
se viven las últimas horas de convivencia con los muertos y los 
chiconamelenses insisten en que “se debe aprovechar hasta el 
último minuto, porque va a pasar mucho tiempo para volver a 
bailar y brindar con los muertitos. Y, quién sabe, a lo mejor el 
otro año ya nos toca venir a bailar en espíritu”.

Durante el trabajo de campo en esta fecha de cierre 
de mijkailjuitl, resultó evidente que los habitantes locales, 
los migrantes de visita y los ancianos conformaban grupos 
separados. Los primeros se entregaban a una expresión 
colectiva de júbilo mediante carcajadas, gritos, bailes y 
contacto físico efusivo. La gran ingesta de alcohol acentuaba 
esa desinhibición, produciendo un ambiente de camaradería 
exaltada en el que se multiplicaban los tropiezos, los abrazos y 
las muestras físicas de afecto. En este único momento del ciclo 
ritual, adolescentes y jóvenes de ambos sexos bebían alcohol 
con la licencia tácita que otorgan los días sagrados, lo cual 
confería al espacio un carácter liminal donde se flexibilizan 
las reglas de comportamiento habituales.

Los migrantes presentes en esas celebraciones, sin 
embargo, no siempre se mostraban conformes con lo que 
observaban. Al ser interrogados sobre sus impresiones, 
expresaron una visión crítica que contrastaba con la de los 
locales. Para Azucena, por ejemplo, “se ha degenerado mucho 
la fiesta”. Luis, otro migrante, recordó con nostalgia un pasado 
distinto y afirmó: 



166

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Antes no andaban los coles emborrachándose tanto. 

Ni los muchachitos dando vergüenza cayéndose de 

borrachos. Mucho menos veía usted a las mujeres entre 

los coles, bailando como si fueran coles. Eso nunca. Ahora 

las muchachitas no se dan a respetar ni respetan las 

tradiciones de los abuelos. Antes éramos puros hombres. 

Ahora parece que ya todos le entran a “jugar”. 

Las percepciones expresadas por los migrantes en 
torno a mijkailjuitl no sólo evidencian una tensión generacional 
respecto a los cambios en las formas de celebración, sino 
que también revelan un conflicto más amplio entre distintos 
regímenes de experiencia del ritual: por un lado, quienes 
permanecen en el pueblo tienden a asumir el dinamismo como 
parte inherente de la práctica, aceptando la transformación 
como vía para sostener la continuidad del vínculo con los 
muertos; por otro, quienes han migrado tienden a idealizar 
el pasado como un tiempo de mayor disciplina, decoro y 
coherencia ritual. Esta mirada nostálgica no exenta de juicios 
morales, expresa un deseo de fijar las formas legítimas de lo 
sagrado, y se articula con un marco de valores tradicionalmente 
patriarcal, donde el control simbólico del ritual ha sido 
históricamente ejercido por los varones.

Uno de los principales puntos de fricción gira en torno 
a la inclusión de mujeres en las cuadrillas de coles, práctica que 
ha emergido recientemente como respuesta a la disminución 
de varones adultos en el pueblo debido al fenómeno migratorio. 
Esta transformación, lejos de ser un simple ajuste funcional, 



167

Marissa Rodríguez Sánchez 

altera de forma significativa el orden ritual establecido, pues 
la danza de los coles no sólo ha operado como un espacio 
de expresión festiva, sino como un dispositivo normativo 
que organiza las jerarquías de género y las expectativas de 
conducta social. El ritual define no sólo quién puede “jugar”, 
sino también quién debe hacerlo, quién debe desearlo, 
cómo, y desde qué lugar. Así, la crítica que algunos hombres 
migrantes formulan, señalando la “degeneración” del rito, la 
“pérdida de respeto” o la “inversión del orden”, puede leerse 
como una reacción ante el desdibujamiento de las fronteras 
simbólicas que sostenían su posición de autoridad, tanto 
ritual como moral.

Sin embargo, esta tensión no es unívoca. En contextos 
institucionalizados, como los eventos culturales promovidos 
por el municipio, muchos de estos mismos migrantes valoran 
positivamente que desde el kínder se enseñe a las niñas a 
bailar como coles, reconociendo allí una forma de continuidad 
cultural. De modo particular, varias mujeres migrantes 
resignifican esta apertura no como una transgresión, sino 
como una conquista: la posibilidad de ocupar un espacio 
ritual que, por tradición, les había sido negado. Desde una 
lectura antropológica, esto sugiere que el ritual, lejos de ser 
un conjunto de normas fijas, opera como un campo de disputa 
en el que se renegocian los sentidos del género, la pertenencia 
y la autoridad. La práctica de “jugar” de los coles, en tanto 
performance corporal y socialmente reglada, visibiliza así el 
modo en que se reproducen —y a veces se reconfiguran— las 
estructuras normativas que asignan a hombres y mujeres no 



168

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

sólo funciones diferenciadas, sino también deseos, aspiraciones 
y límites dentro del entramado comunitario.

Cuadrilla de coles danzando en casa del maestro Faustino. 

Chiconamel, Veracruz.

Género y jerarquía en el orden ritual
El hecho de que sólo los hombres tengan permitido participar 
como coles segmenta de forma clara las funciones y atribuciones 
rituales según el género, y remite a un orden socioestructural 
mayor que organiza la vida social en Chiconamel. Durante 
las celebraciones de mijkailjuitl, los coles danzan todo el día 
y la noche, mientras que sus esposas cocinan en la casa del 
coordinador de la cuadrilla, preparando los alimentos que los 
coles consumirán al volver. Esta distribución no es percibida 
por los actores como un arreglo contingente o pragmático, sino 
como parte de un sistema tradicional que se presenta como 
inamovible. La “costumbre” funciona aquí como un dispositivo 
normativo: no sólo regula las tareas, sino que determina los 
márgenes del deseo y lo imaginable para cada sujeto.



169

Marissa Rodríguez Sánchez 

Esta división fue justificada de manera divergente 
por hombres y mujeres. Aunque ambas partes apelaron a la 
tradición como fundamento, las mujeres lo hicieron desde una 
posición más ambivalente. En el contexto específico analizado 
a continuación, las respuestas fueron recogidas durante una 
jornada de preparación ritual en la casa del coordinador de una 
cuadrilla, donde un grupo de mujeres cocinaba acompañadas 
por un solo hombre anciano: el abuelo de la casera. Este 
espacio doméstico, transformado por la temporalidad festiva, 
se convirtió también en un lugar de observación privilegiado 
para comprender cómo operan las jerarquías de género 
durante mijkailjuitl. La siguiente transcripción, realizada el 2 
de noviembre de 2015, resulta altamente significativa:

—¿Qué papel tienen ustedes en la tradición de estas 
fiestas? ¿Cuál es su función? 
Rosa: Bueno, yo creo que hacemos el mismo esfuerzo que ellos hacen. 
Ellos bailan, nosotras hacemos, por ejemplo, la comida. Todo lo 
necesario para estas fiestas. 
—¿Y les gusta? ¿Lo disfrutan? 
Mujeres: Sí (respondió en tono burlón y al unísono el grupo 
de mujeres que cocinaban). 
—¿Les gustaría participar en los bailes? 
Mujeres: ¡Sí! (general y rápido del grupo). 
—¿Bailando con ellos? ¿Como coles? 
Mujeres: ¡No! (general y rápido) 
Rosa: Se vería mal que nosotras andemos bailando ahí con ellos. 
Dora: Nosotras nos quedamos. Ya luego en el destape, bailamos en el 
baile. 



170

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Mague: Nosotras nos esperamos para preparar, para cuando ellos 
regresen. Lo que ya les hagamos [de comer], aquí los esperamos. 
Rosa: Como ahorita, pero ya para que salgamos nosotras a bailar con 
ellos, no […] Además, no nos gustaría porque es muy pesado, se cansan. 
Está mejor una aquí porque ya se sienta, ya se platica y a veces llegan 
muy tarde y una hace sus cosas tranquila, sin que ellos anden por aquí… 
estorbando (risas de todas las mujeres). 
Abuelo Carlos: No bailan, porque es la tradición. Ellas no pueden 
andar ahí de coles. Ya estaríamos nosotros rompiendo la tradición de 
toda la vida desde los abuelos.

La respuesta del abuelo Carlos condensa una noción 
profundamente arraigada: la tradición como herencia 
inapelable, no sólo en lo ritual, sino en la distribución social 
del poder. La categoría “coles”, como figura central del ritual, 
está reservada exclusivamente para varones y su función 
ritual es presentada como incompatible con el cuerpo y el rol 
femeninos. La negativa de las mujeres a “jugar” como coles, no 
debe ser leída de manera literal, como un rechazo personal a la 
práctica, sino como una respuesta moldeada por el marco de 
posibilidades que impone la norma. La propia Rosa lo expresa 
con ambivalencia: “Se vería mal...”, aludiendo a una mirada 
externa que regula lo visible, lo decible y lo deseable.

Desde una lógica funcional cotidiana, resulta coherente 
que quienes cocinan habitualmente sean las encargadas 
de preparar los alimentos también durante los días de 
mijkailjuitl. Sin embargo, esta lógica se sostiene gracias 
a un sistema de valores que naturaliza dicha asignación 
y la legitima como incuestionable. Así, los espacios 



171

Marissa Rodríguez Sánchez 

previamente asignados se reafirman durante el ritual: el 
ámbito doméstico para las mujeres y el espacio público para 
los coles, quienes encarnan y alegran la vida colectiva del 
pueblo. En este reparto, el cuerpo femenino es contenido 
en lo privado, y el masculino, proyectado como símbolo 
público de continuidad, fuerza y memoria.

No obstante, la fiesta no reproduce de manera exacta el 
orden cotidiano, sino que lo reelabora. La temporalidad sacra 
de mijkailjuitl, tal como lo plantea Da Matta, se caracteriza por 
estar “dominada por la planeación y el respeto” (2006; 59), 
lo cual genera un espacio de excepción donde se redefinen 
temporalmente ciertas relaciones. Para las mujeres, este 
periodo puede implicar también una ampliación del margen 
de agencia dentro de límites estructurales. La cocina comunal 
se convierte en un espacio de conversación, complicidad y 
elaboración colectiva, donde su presencia no es pasiva, sino 
productiva y significativa.

La excepción, en este caso, era la presencia del abuelo 
Carlos. En ese momento esperaba a su sobrino quien lo había 
invitado a levantar la ofrenda en su casa y cuya autoridad se 
expresó en una forma explícita de corrección. Rosa, al expresar 
una opinión con cierto margen de crítica, fue interrumpida 
por la reafirmación masculina de la norma. Esa intervención 
no sólo revela un posicionamiento de género, sino también un 
ejercicio de poder intergeneracional: la voz del abuelo porta el 
peso de la legitimidad tradicional.

En los discursos orales y corporales individuales se 
trasluce la normativa que ordena y jerarquiza los valores del 



172

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

pueblo. Las atribuciones y sanciones se distribuyen según el 
tipo de sujeto, y dicha distribución se manifiesta en un cuerpo 
discursivo material y espacial: la cocina, los alimentos y sus 
utensilios se asocian a lo femenino; las máscaras, los trajes y el 
acto de danzar en los espacios públicos, a lo masculino. Esta 
estructura, como sugiere Mary Douglas (2007), forma parte de 
un sistema clasificatorio que regula también los deseos:

[Los sujetos] se comportan como si se movieran dentro 

de posiciones configuradas en relación con otras, como 

si estuvieran escogiendo entre posibles configuraciones 

de relaciones. Su sentido de la forma es exigente con 

su conducta, gobierna la valoración que hacen de sus 

deseos, permite algunos y rechaza otros (119).

El poder que ejerce Carlos se inscribe en esta matriz 
clasificatoria: su posición como hombre y como anciano, le 
otorga una autoridad que se presenta como natural y que le 
permite delimitar los márgenes de lo aceptable. Este poder 
no opera desde la imposición física, sino desde la regulación 
simbólica de lo que se puede pensar, decir o hacer. Como 
también advierte Douglas (2007):

No es imposible que un individuo someta a revisión su 

propio esquema de clasificaciones. Pero ningún individuo 

vive aislado y habrá recibido su esquema de otros. Las 

categorías culturales pertenecen a la cosa pública (57).

Las mujeres migrantes que visitan Chiconamel durante 
mijkailjuitl parecen encarnar precisamente ese ejercicio de 
revisión. Al señalar las condiciones que consideran injustas o 
restrictivas para su género, no abandonan completamente el 



173

Marissa Rodríguez Sánchez 

marco estructural, pero sí lo tensionan. En lugar de rechazar 
las funciones tradicionalmente asignadas, las resignifican 
o se apropian de ellas desde otros sentidos. Una de esas 
prácticas es la de ofrendar al ánima sola, acción considerada 
una responsabilidad moral de las mujeres. Esta actividad pone 
en juego dos dimensiones profundamente ligadas al universo 
femenino en Chiconamel: la alimentación y la religiosidad. En 
ese cruce emergen valores como la solidaridad, la piedad, el 
cuidado y la protección.

Ofrendar al ánima sola consiste en colocar alimentos 
por la noche en algún espacio abierto, acompañados por una 
vela encendida que guíe al alma de un difunto olvidado por 
su familia. A la mañana siguiente, se verifica que el ánima ha 
recogido la ofrenda. Tanto hombres como mujeres hablan 
de esta práctica con un tono solemne y respetuoso, pero hay 
matices notables en la forma en que la narran. Mientras los 
hombres reafirman la creencia en la literalidad del acto —que 
efectivamente el ánima toma los alimentos—, las mujeres, 
al profundizar en la conversación, transforman ese discurso 
en uno más lúdico, como una complicidad que puede ser 
encarnada sólo por ellas.

Durante la noche del 30 de octubre, cuando se realiza 
esta ofrenda, las mujeres salen solas a dejar sus alimentos. En 
medio de la oscuridad del pueblo, suelen cruzarse con otras 
mujeres haciendo lo mismo, identificadas por la vela que llevan 
“para alumbrar el camino del ánima sola”. Este encuentro 
breve se convierte en un momento de diálogo e intercambio, 
donde comparten puntos de vista y, a veces, también los 



174

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

alimentos preparados. Pero también es, para muchas de ellas, 
una oportunidad excepcional de descanso, lejos de las labores 
domésticas del día y de la presencia masculina que estructura 
otras dimensiones del ritual, estas caminatas silenciosas les 
ofrecen un respiro físico y de compartición, un momento de 
pertenencia colectiva entre mujeres que actúan, observan y se 
reconocen. La noche, en este contexto, se vuelve cómplice de 
un espacio femenino autónomo, regulado por la costumbre, 
pero experimentado con una forma específica de libertad.

Ellas saben —y lo dicen entre risas y en secreto— que 
son los niños del pueblo quienes suelen recoger las ofrendas, 
pues esa noche tienen un permiso tácito para salir, mientras 
los padres, por costumbre, “se hacen de la vista gorda”. 
También reconocen que, en ocasiones, quienes aprovechan 
esos alimentos pueden ser personas adultas del mismo 
pueblo que enfrentan mayores carencias económicas y para 
quienes la ofrenda representa una forma de sustento. Incluso 
se menciona, entre comentarios cómplices, que algún cole 
trasnochado, vencido por el cansancio o por el alcohol, puede 
terminar llevándose la comida. Lejos de ser visto como una 
profanación, este desplazamiento del destinatario no anula el 
sentido del gesto: por el contrario, reafirma el carácter abierto 
y compasivo de la práctica, donde el acto de ofrendar cobra 
valor no tanto por su eficacia ritual, sino por la disposición a 
compartir con quien sea que lo necesite.

En esta práctica se entreteje también una forma 
particular de economía ritual basada en la reciprocidad 
diferida y la circulación abierta de los bienes. El alimento 



175

Marissa Rodríguez Sánchez 

ofrendado no es una dádiva aislada ni puramente simbólica; 
su potencia reside en el gesto de entregar algo sin esperar 
retribución directa, confiando en que ese bien circulará, 
visible o invisiblemente, dentro de un entramado de vínculos 
sociales, afectivos y espirituales. Desde esta lógica, el alimento 
puede ser recogido por un niño, un adulto en situación 
precaria o un danzante extraviado por el exceso, sin que se 
fracture el sentido profundo del acto. Antes que propiedad, la 
comida ofrendada se convierte en un bien común, disponible 
para quien lo necesite, encarnando así una ética comunitaria 
donde el cuidado de los vivos y de los muertos se funde con 
la redistribución y la compasión. Esta circulación difusa, 
que escapa a un control normativizado, refuerza el carácter 
expansivo del ritual, pues no sólo honra a las ánimas, sino que 
reproduce un principio de solidaridad implícita que estructura 
el tejido social más allá del momento festivo.

Este saber compartido, sostenido en la ambigüedad, 
refuerza la autoridad femenina sobre ciertos aspectos del 
ritual, no por vía del protagonismo público, sino a través 
del control discreto de los significados. Esta autoridad no 
se impone, se ejerce bajo la lógica de los cuidados, una ética 
afectiva que estructura su papel dentro del ritual. El hecho de 
que sean ellas quienes cumplen con el deber de atender a las 
ánimas olvidadas, se justifica culturalmente por su supuesta 
mayor piedad, compasión y sensibilidad. Se refuerza así una 
idea normada de lo femenino, no sólo como responsable de 
alimentar a los vivos, sino también de sostener la dignidad de 
los muertos sin nombre. En esa práctica, se encarnan valores 



176

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

tradicionales del cuidado, como la protección, la piedad o la 
compasión que, lejos de ser universales, son históricamente 
asignados a las mujeres como parte de un esquema moral 
compartido y no exento de jerarquía.

Así, mientras la comunidad entera celebra mijkailjuitl 
con música, baile y presencia colectiva, en el ámbito 
exclusivamente femenino se experimenta una alegría distinta: 
más contenida, más normada, pero igualmente poderosa. Esta 
dimensión íntima del ritual también constituye una forma de 
agencia: no rompe las normas visibles, pero las dobla hacia sus 
propios fines. En este nivel, el género no es simplemente una 
posición asignada, sino una práctica relacional que implica 
negociar constantemente entre deseo, deber y posibilidad.

El orden ritual, entonces, no es sólo una expresión 
simbólica de lo social, sino un campo activo donde se produce, 
reproduce y a veces se reinterpreta la jerarquía. El análisis 
etnográfico de estas prácticas revela que, en mijkailjuitl, las 
mujeres no sólo sostienen la estructura desde lo doméstico, 
sino que participan en su elaboración simbólica, gestionan 
espacios propios de sentido y ejercen formas específicas de 
autoridad, aunque no siempre sean reconocidas públicamente 
como tales.



177

Marissa Rodríguez Sánchez 

Mujeres chiconamelenses cocinando. Chiconamel, Veracruz.

La alegría de los coles
Como se ha expuesto, las fiestas de mijkailjuitl se construyen 
y actualizan mediante un cuerpo discursivo que articula lo 
oral, lo material y lo ritualizado en un contexto sacro. Es en 
la carga afectiva de estos discursos donde se hacen visibles 
las estructuras socioculturales que configuran la identidad 
chiconamelense y sus normativas. Uno de estos discursos 
cobra forma en las danzas de los coles: varones de distintas 
edades que van desde adolescentes hasta hombres de la 
tercera edad que, al “jugar” -como ellos le llaman a sus danzas- 
como coles, encarnan a los antepasados muertos que regresan 
durante mijkailjuitl para visitar a sus familiares vivos. Lejos 
de tratarse de una imitación simple o festiva, la danza de los 
coles constituye una forma de presencia ritual que da cuerpo 
al retorno de los difuntos.



178

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Los coles se organizan en cuadrillas de entre diez y 
doce hombres, y danzan en parejas; por ello, la mitad de los 
integrantes debe vestir como mujer. La figura central de cada 
cuadrilla es el coordinador, quien encabeza la danza y, por 
extensión, su pareja. Los coles que representan a varones se 
visten con ropas viejas, preferentemente rotas o remendadas, 
y sobrecargan su atuendo con múltiples capas: chalecos, sacos, 
camisas— con el fin de exagerar el volumen y el efecto visual. 
Aquellos que representan personajes femeninos recurren a 
globos, pelotas o esponjas para simular senos y nalgas, usan 
pelucas de colores llamativos, medias, zapatillas de tacón y, en 
muchos casos, se incluye una “embarazada”, en alusión a las 
madres difuntas, y alguna mujer vestida de novia. La hibridez 
corporal que asumen estos coles —con gestos, ropajes y 
movimientos deliberadamente teatrales— forma parte de 
un dispositivo de representación que combina burla, exceso, 
emotividad y memoria.

Todos los coles, varones y quienes representan mujeres, 
usan máscaras, ya sean las tradicionales máscaras de madera 
de pemuche o modernas máscaras de plásticos. La tradición 
marca que deben ser alusivas a algún animal propio de la región, 
como venado, jabalí, jaguar, perro o bien, una máscara que 
represente algún ser místico como el demonio o un monstruo. 
En tiempo actual se puede observar que la mayoría de las 
máscaras que usan los coles (sobre todo los más jóvenes) son 
de plástico y, aunque en sus narrativas los danzantes aseguran 
que procuran que sean alusivas a animales para mantener de 
cierta forma la tradición, en la práctica basta con observar 



179

Marissa Rodríguez Sánchez 

las diversas cuadrillas para asegurar que de las muy variadas 
máscaras que usan, las de animales, son las menos.

Cada cuadrilla va acompañada de una banda de viento, 
que toca sones y huapangos, música vernácula del pueblo. Los 
coles danzan por las calles de Chiconamel las coreografías 
aprendidas en los ensayos durante las semanas previas a 
mijkailjuitl. Son bailes sencillos hechos en líneas paralelas que 
forman cada pareja frente a frente; danzan en línea recta hacia 
adelante, hacia atrás y también forman círculos. Las cuadrillas 
van haciendo paradas frente a las casas, en espera de que los 
caseros -es decir, los dueños de cada casa- acepten sus bailes. La 
misión inmediata de los coles es alegrar a los chiconamelenses 
con sus bailes, bromas y música; en respuesta, reciben comida, 
dinero y ofrendas. Su función específica dentro del ritual, es 
otorgar corporeidad a las ánimas muertas para que logren 
mantenerse en presencia de los vivos.

Las festividades de mijkailjuitl se llevan a cabo del 28 
de octubre al 4 de noviembre. Durante toda la temporada, 
los coles danzan por las calles hasta dieciocho horas al día y, 
aunque a partir del 4 de noviembre los coles ya no “juegan”, 
no es sino hasta el 30 de diciembre que se da por terminada 
la venida de las ánimas y se efectúa el “destape de los coles”. 
Éste es el último ritual de mijkailjuitl. Consiste en que los 
coles realizan un último baile en parejas y al final deben pasar 
juntos por un arco de otate que enmarcó la ofrenda; este arco 
representa el umbral entre el mundo de los vivos y el de los 
muertos. Una vez que los coles lo traspasan, el padrino, quien 
es un sujeto cuyo prestigio entre los coles lo eleva a este grado, 



180

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

destapa, literalmente, el rostro de los coles despojándolos de 
sus máscaras. Finalmente, el padrino les escupe aguardiente 
en la cara, en una acción purificadora que regresa el ánima viva 
al cuerpo del sujeto antes cole. De esta manera se despide a las 
ánimas que regresarán al mundo de los muertos hasta que se 
cumpla el siguiente ciclo.

Los coles llaman “jugar” a ejecutar sus danzas, pero no 
se juega a ser cole, sino que los coles juegan dentro del ritual. 
La sutil diferencia refleja en realidad una profundidad emotiva 
en el discurso, puesto que ser cole es una actividad solemne y 
relevante por cuanto encarnan a los antepasados difuntos de 
la comunidad, los mismos quienes pautaron las formas rituales 
del ser cole y de mijkailjuitl en su totalidad; por lo tanto, ser 
cole implica compromiso y disciplina. Un hombre que decida 
“jugar”, debe hacerlo al menos por siete años consecutivos, de 
lo contrario, su cuerpo padecerá la enfermedad de cole.

Un enfermo de cole puede presentar repentinos y 
diversos síntomas físicos, como fiebre, dolor de huesos, 
migrañas, pérdida momentánea del conocimiento y hasta 
parálisis de alguna extremidad. El síntoma innegable de que un 
sujeto enfermó de cole, es la enfermedad de los sueños, ésta es 
cuando las imágenes de los coles se presentan repetidamente 
en las pesadillas del sujeto enfermo; lo asustan, lo despiertan 
bañado en sudor y le reclaman su presencia en el ritual. Antes 
de que el sujeto enfermo se incorpore al juego, debe ser sanado 
por los coles del pueblo. Si la enfermedad transcurre en días 
de mijkailjuitl, habrá muchos coles para llevar a cabo el ritual de 
sanación; pero si, por el contrario, el enfermo padece en días 



181

Marissa Rodríguez Sánchez 

no sacros, los hombres, de manera extraordinaria, se ataviarán 
en coles y danzarán al rededor del enfermo sentado en una silla 
en algún lugar abierto del pueblo, al tiempo que lo sahúman 
con copal.

También ha sucedido que niños, jóvenes o adultos 
enferman de sueños de cole aunque nunca hallan participado 
en el ritual, es decir, aunque nunca contravinieron la norma 
de participar siete años. Esta situación se puede interpretar 
de distintas maneras: que el sujeto se impresionó al ver las 
formas infrahumanas de los coles o que las ánimas eligieron 
a ese sujeto en particular para que los encarne en el siguiente 
ritual o que el sujeto enfermo no pagó en su momento la danza 
de los coles o que se burló de ellos. En cualquiera de los casos, 
los enfermos deben ser sanados por los coles de la comunidad, 
pues la enfermedad puede llevar hasta la muerte.

De esta manera, las normativas impuestas para la 
participación de los coles aseguran la permanencia del 
mismo ritual. Dentro del esquema que ordena las prácticas 
rituales, no existe posibilidad de infringir las normas que 
impusieron los antepasados sin recibir una sanción. Estas 
normativas rituales se reafirman de manera grupal, puesto que 
las reglas no son dictadas desde un aparato centralizado, sino 
desde las sanciones colectivas que estigmatizan a los sujetos 
infractores. Sin embargo, la sanción mayor, es la que efectúan 
las ánimas de los mismos antepasados, pues un sujeto puede 
sanar exteriormente, sin embargo, estará acompañado en 
todo momento por las ánimas, quienes, tarde o temprano, 
reclamarán su cuerpo. Esto es, las ánimas de los antepasados 



182

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

difuntos, cobrarán con la vida del sujeto la contravención a las 
normas de la comunidad.

Verbigracia, una leyenda muy difundida por tradición 
oral en Chiconamel, narra el caso de un matrimonio que se 
negó a pagar las danzas de los coles que llegaron a la puerta 
de su casa. Los coles insistieron varias veces llamando a gritos 
a los caseros. Uno de los cónyuges contestó desde dentro del 
hogar que ahí no tenían difuntos. Ante esta afirmación, el 
coordinador de la cuadrilla de coles respondió: “más rápido 
nos llamarán ustedes para que vengamos a bailar, que nosotros 
seguir insistiendo”. Al cabo de un par de horas, el matrimonio 
llamó a la cuadrilla para que bailaran en su casa ya que su hijo 
había muerto repentinamente de fiebre.

‘Coles’ en Chiconamel, Veracruz. 2017.



183

Marissa Rodríguez Sánchez 

Así como se espera de los coles que respeten las 
normativas, asimismo se espera que exalten las emociones de 
los chiconamelenses que los ven danzar, pues, en la expresión 
corporal del cole que juega, se manifiesta la emoción básica de 
la alegría por otorgar corporeidad a las ánimas y por ponerlas 
en presencia de sus parientes vivos:

Aquí decimos ‘Nika muka tlaokoyalistli’ que significa que no hay 

tristeza, pura alegría ¿Por qué? Porque han venido los que ya 

se fueron. Vienen a visitarnos. Ahorita están aquí con nosotros. 

‘Aneua mijtotia’: ellos están bailando como los ve. Nosotros aquí les 

decimos ánimas. Las ánimas. (cole habitante de Chiconamel).

El objeto privilegiado de este discurso ritual es el 
cuerpo humano que dramatiza y experimenta, en este caso, 
que se reviste de ánima. En el cuerpo se inscriben los discursos 
afectivos, los movimientos corporales son exagerados, los 
gritos y las carcajadas aspaventosas, con lo cual hacen patente 
que se divierten porque se burlan de la Muerte, pero sobre 
todo porque bailan de nuevo con sus parientes difuntos al 
mismo tiempo que los encarnan, lo que genera alegría para ellos 
y para todos los chiconamelenses que los pueden ver. 

El ánima que retorna a la Tierra y al territorio de 
origen, se materializa, adquiere corporeidad y se convierte en 
presencia en contacto con lo humano. De esta manera, cada uno 
de los participantes no sólo reproduce los signos establecidos 
del ritual conocido, sino que los reelabora conforme lo lleva 
a cabo, pues si bien los coles se preparan previamente para 
serlo y exaltar los valores que representan, es el individuo el 



184

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

que debe destacar en su actuación alegre para reelaborar las 
acciones tradicionales:

Por ejemplo, aquí el cole es el que tiene que ser el chancista. Tiene 

que chancear, o sea, no nomás yo la voy a hacer de cole y nada, voy 

a llegar a su casa y no le voy a echar ni un chiste; o sea, no le saco 

ni una sonrisa […] Por ejemplo, el cole se pone un vestido, se mueve 

un poquito más o un poquito menos; hay unos más chancistas y 

todo lo que hace, hay que sacarle para que luego otros coles hagan 

lo que hizo el más chancista y cada vez la cuadrilla vaya mejor. 

Aunque usted tenga mucho estrés, mucha tristeza, mucho de lo 

que tenga, pero el cole tiene que ir a sacarle una sonrisa a usted. 

(Mtro. Ignacio)

En el juego de los coles, los hombres hallan un campo 
franco donde desplegar su expresión emotiva individual, la 
cual armoniza con la expectativa colectiva dictada por las 
normativas socioestructurales del contexto. Los hombres 
migrantes que no pueden asistir a las fiestas de mijkailjuitl, 
añoran jugar como cole. En su discurso se revela la alegría 
que provoca la posibilidad de ser cole, al mismo tiempo que 
la tristeza y la nostalgia cuando no pueden realizarlo. Los 
hombres chiconamelenses en el AMM enseñan a sus hijos 
varones a ser cole y las atribuciones que le corresponden. 
Para esta labor de transmisión de conocimientos, los padres 
se ayudan de varios recursos tecnológicos, proyectando a 
sus hijos videos en Youtube de cuadrillas y reproduciendo 
música vernácula u otros más tradicionales, como enseñarles 
a tocar algún instrumento de los que conforman la banda de 



185

Marissa Rodríguez Sánchez 

viento y, sobre todo, contándoles acerca del ritual, mostrando 
las máscaras de pemuche que llevan consigo a la ciudad de 
Monterrey, vinculando a través de las máscaras, los territorios 
migratorios de origen y destino.

Cuadrilla de coles en Chiconamel, Veracruz. Noviembre, 2015.

Las máscaras de pemuche: circulación migratoria de objetos 
evocativos
Como se señaló anteriormente en el apartado 1, el estudio 
de la migración transterritorial descansa principalmente en 
tres unidades analíticas: la territorialidad, la construcción de 
relaciones emocionales y la circulación de objetos evocativos 
emocionalmente. Asimismo, se ofrecieron las definiciones, 
fundamentos y explicaciones correspondientes a cada una 
de estas dimensiones. En este último apartado, el análisis 
se centrará en la tercera unidad: la circulación de objetos 



186

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

evocativos que activan memorias, afectos y vínculos entre 
territorios. Para ello, antes de entrar en el análisis etnográfico, 
se presentarán algunos breves apuntes teóricos que permitirán 
recuperar esta dimensión.

Hans. U. Gumbrecht, en Producción de presencia (2005), 
habla del “Ser” para referirse al objeto en tanto ente material. 
Sus formulaciones acerca del Ser y su des-ocultamiento, es decir, del 
reconocimiento de las características del Ser en tanto ente material, 
provienen de la reflexión de la fenomenología, del constructivismo 
y de los estudios culturales; pero no será hasta la propuesta de 
Heidegger y el concepto de “estar-en-el-mundo”, el reemplazo más 
adecuado al paradigma sujeto-objeto, por cuanto le permite reforzar 
su idea sobre la presencia no temporal, al privilegiar el contacto 
substancial y espacial de las cosas del mundo; nociones, por otra 
parte, denostadas tradicionalmente para los estudios humanísticos 
y hasta la posmodernidad antisubstancialista.

De esta manera, Gumbrecht encuentra en el 
pensamiento heideggeraiano la guía para asentar su propuesta 
de construir lo que él llama una “cultura de presencia”, donde 
la autorreferencia dominante radica en el cuerpo que revela 
el conocimiento y no proviene del sujeto que interpreta. El 
autor profundiza en este concepto mediante la formulación 
de cuatro tesis: Ser como noción de verdad, el movimiento del 
Ser es multidimensional, el concepto de dasein o existencia 
humana y la obra de arte como sitio privilegiado del acontecer 
de la verdad, del des-ocultamiento y la retirada del Ser. De 
éstas, la cuarta es la que me interesa para abordar la dimensión 
emocional evocada por los objetos que viajan con los migrantes: 



187

Marissa Rodríguez Sánchez 

“la obra de arte como sitio privilegiado del acontecer de la 
verdad, del des-ocultamiento y la retirada del Ser” (82-83). 

Esta tesis se refiere a que la obra de arte es un objeto 
idóneo, aunque no exclusivo, para revelar la verdad de su 
significado o el “des-ocultamiento” de la verdad que entraña en 
tanto objeto material. El reconocimiento de las características 
substanciales del objeto, desvela su relevancia significativa 
“haciéndonos ver las cosas de modo diferente al ordinario” 
(Ídem). Es decir, que son objetos alegóricos, simbólicos o 
evocativos de una clase de información que dice algo otro de 
lo que es el objeto mismo. Por lo tanto, un objeto que comparta 
esta característica evocativa de la obra de arte, es asimismo un 
objeto privilegiado para revelar información.

Desde la propuesta de Gumbrecht, el vínculo entre la 
obra de arte y el des-ocultamiento del Ser no está mediado por 
la interpretación, sino que está dado a través de los conceptos 
de “tierra” y “mundo” contenidos en ese objeto. Aquí “tierra” 
se refiera al Ser precisamente como substancia, la presencia 
misma del Ser en su materialidad (que, al mismo tiempo, des-
oculta otros elementos contenidos en ese Ser). Mientras que 
por “mundo”, entiende “a las cambiantes configuraciones y 
estructuras de las cuales el Ser como substancia puede volverse 
parte” (Gumbrecht: 86). Es decir que, aunque el objeto y su 
significado inmanente son independientes de la interpretación 
y formas dadas por cada cultura, no implica que no tenga 
ninguna forma asequible a los sujetos y, además, que el objeto 
puede sufrir transformaciones de contenido conforme a las 
transformaciones contextuales por las que transita. Entonces, 



188

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

se asume que el des-ocultamiento del Ser ante los sujetos, 
depende más de la capacidad y las herramientas que tal sujeto 
pueda desarrollar para lograr una mayor o menor comprensión 
del objeto que analiza.

La intención es pues, realizar un análisis de otros 
objetos que, sin haber tenido su origen primigenio dentro del 
campo artístico, comparten las características de aquéllas en 
tanto objetos estéticos con un valor simbólico o evocativo, al 
menos para ciertos sujetos que cuenten con las herramientas 
culturales para su decodificación. 

De esta manera expuestas las bases para llevar a cabo 
el análisis material de un objeto que circula en la migración 
transterritorial, me interesa emplear como obra evocativa a 
analizar, las máscaras de pemuche que los chiconamelenses 
emplean para los rituales de mijkailjuitl y que muchos migrantes 
de esa localidad llevan consigo al destino migratorio en la 
ciudad de Monterrey. 

El elemento que hace posible la transformación del 
sujeto en el danzante llamado cole, es la máscara. Ésta les 
permite adquirir una distancia metafórica pero también 
una distancia tangible espacialmente con los otros; es decir, 
se reproducen en una presencia nueva, una presencia otra 
que el ser cotidiano. Antes de que la migración fuera una 
constante en Chiconamel, las ropas y las máscaras de los coles 
eran echadas al fuego, pues sin las ánimas muertas que los 
portasen, se convertían en agentes contaminantes para los 
vivos. En la actualidad, sólo las ropas son quemadas, mientras 
que las máscaras se conservan como objetos preciados y son 



189

Marissa Rodríguez Sánchez 

obsequiadas a algunas personas en muestra de afecto. Pero 
esto sólo aplica para las máscaras de pemuche, que es un árbol 
propio de la región y, por la elevada migración, ya no hay 
hombres que trabajen esta madera. Por lo tanto, las escasas 
máscaras de pemuche son muy apreciadas y significativas.

Los sujetos que más frecuentemente reciben máscaras 
como regalo, son los migrantes. Las llevan consigo a su lugar 
de destino en el AMM, donde las colocan en las paredes de 
sus casas junto con imágenes religiosas, como objetos estéticos 
para ser apreciados. Las máscaras de pemuche son, pues, 
objetos que circulan entre los territorios migratorios y son 
objetos de una clase peculiar, distinta de un objeto ordinario, 
puesto que evocan, desde su materialidad, un significado 
afectivo que es inteligible sólo para aquellos sujetos que posean 
los conocimientos y saberes requeridos para desentrañar ese 
significado contenido.

Las máscaras de pemuche son obras evocativas 
en la medida en que, desde su materialidad, confección y 
simbolismo, des-ocultan una clase de afectividad especial, 
propia de la cultura particular chiconamelense y éstas son, 
específicamente, emociones relacionadas con los sujetos en su 
condición de migrantes. Asimismo, el significado inmanente 
a las máscaras, contenido en su materialidad, se transforma 
desde el significado primigenio como objeto construido para un 
fin expreso dentro del ritual, hasta el empleo que los migrantes 
hacen de ella en el destino migratorio. La transmutación de los 
significados de la máscara es posible sólo a partir del fenómeno 
migratorio transterritorial, del paso del objeto de un territorio a 



190

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

otro. En otras palabras: los significados materiales que trasluce 
el objeto, evocan afectos diferentes en territorios diferentes.

‘Coles’ en casa de la familia Hernández. Chiconamel, Veracruz.

La materialidad de las máscaras, es decir, la madera de 
pemuche extraída del territorio de origen, des-oculta el Ser -en 
términos de Gumbrecht (2005)- en su dimensión espacial, ya 
que evoca un lugar distinto al lugar en que se ha dispuesto en 
Monterrey: “el allá” en el territorio de origen; y lo des-oculta 
en su dimensión temporal: “un antes” cuando se trabajaba el 
pemuche, que es al mismo tiempo, antes de que la migración 
masiva hacia la ciudad de Monterrey comenzara y el pueblo 
careciera de casi la mitad de habitantes que fabricaran las 
máscaras. Antes, también, de que los migrantes padecieran 
el desarraigo que significa la migración. Un territorio y un 
tiempo específicos expuestos como características de la obra 
evocativa, están expuestos en la materialidad del objeto, pero 



191

Marissa Rodríguez Sánchez 

son susceptibles exclusivamente a aquellos quienes reconocen 
la presencia de su significado: quienes comparten los códigos 
culturales de tradiciones rituales y de conocimiento del 
fenómeno migratorio masivo que ha padecido el pueblo en los 
últimos veinte años.

En cuanto a la finalidad con que fue producida, el valor 
evocativo de la obra se incorpora remitiendo al ritual en el 
que tuvo su origen, desde la planeación hasta la ejecución. La 
utilidad primigenia de las máscaras rituales deja de ejecutarse 
para dar paso a la constitución de la máscara como objeto 
estético y evocativo, portador de los saberes, de las tradiciones 
y de los afectos de los migrantes y el territorio de origen. De 
esta manera, la circulación de las máscaras de pemuche entre 
ambos territorios, es uno de los mecanismos por los que estos 
se interconectan.

Mientras que, por otra parte, la forma y el estilo de las 
máscaras remiten nuevamente a la territorialidad, a la fauna 
propia del territorio natural de los migrantes que se convierte 
luego en símbolo de identidad y aun en reminiscencia del 
pasado, pues los animales silvestres que se emulaban en 
el diseño de la máscara como venados, jabalíes y jaguares 
principalmente, han disminuido muchísimo en la región 
debido a la caza indiscriminada y por la sobrepoblación del 
entorno. La carga simbólica de las máscaras es una carga 
afectiva por cuanto evoca la nostalgia por un tiempo y un 
espacio que no están en la realidad cotidiana de los migrantes 
radicados en Monterrey. 



192

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Que la decodificación del objeto sea posible entre 
un grupo de sujetos, es decir, que la cosa evocada por el 
objeto mismo logre ser apreciada, refiere a la identidad 
colectiva. El discurso acerca de las máscaras, es uno cargado 
de conocimiento del pueblo, de sus rituales y tradiciones 
(que puede ser impreciso en relación a la realidad, pero que 
no disminuye en importancia por el significado que sugiere) 
y, también, es un discurso cargado de emotividad, como se 
aprecia en el siguiente testimonio:

Mi abuelo fue de los últimos artesanos aquí en Chiconamel. Él hacía 

máscaras, pero bonitas, oiga; porque ahora dicen que hay algunos, 

pero ya no son como ellos, como era mi abuelo. Había pemuches 

más grandes [...] Nos comíamos las flores que las preparaba mi 

abuela […] Entonces él (el abuelo) le regaló la máscara a mi papá, 

pero él no se fue, él trabajaba el chile y seguía usando su máscara; no 

la quemó. La tenía ahí, por ahí en la casa. Hasta que mi mamá me 

la dio con la bendición cuando me fui para Monterrey. Hoy no me 

la traje para hacerla de cole porque se maltrata, ¿ve? No me gusta 

trajinarla. Está ahí en la casa de usted y ya se la pelean mis hijos los 

más chicos, pero yo les digo “no, ésta no es cosa de jugar; hagan de 

cuenta que ahí está su abuelo, no la van a traer arrastrando, ésta es 

otra cosa de más bueno”. (Migrante en el AMM de visita en 

Chiconamel por mijkailjuitl)

En Monterrey, en la casa de Luis y Paty, chiconamelenses 
asentados en el AMM, hay dos máscaras de pemuche. Están 
colocadas en la pared de la escalera junto al violín, la guitarra 
y la pintura de El Sagrado Corazón de Jesús. La máscara más 



193

Marissa Rodríguez Sánchez 

reciente la trajo el compa Julio a principios de 2017, cuando éste 
hizo una visita extraordinaria al pueblo. El tío de Luis envío 
la máscara al sobrino, porque, como le dijo por teléfono, sabe 
cuánto le gustan y allá en el pueblo sólo se estaba maltratando. 
A esta nueva máscara en forma de diablo le hicieron un espacio 
junto a la anterior que ya tenían y que tiene forma de coyote, 
a la que sus hijos Gabriel de 10 años y Luisito de 4, le dicen “el 
perrito”. Pero a Luisito no le agradó el diablo, más bien le asustó; 
le impresionaron sus formas “y eso que ya está acostumbrado 
porque le encanta ver a los coles en Youtube”, dijo su mamá.

Algunos días después, Luisito se enfermó, tenía fiebre, 
estaba tan inquieto “y tan chillón” dijeron sus padres que, en 
contra de su costumbre, decidieron que faltara al kinder por 
un par de días. Ni los tés ni los baños fríos redujeron la alta 
temperatura corporal de Luisito. En el sopor del sueño con 
fiebre, el niño balbuceó alguna palabra parecida a “diablo”. 
Cuando estuvo consciente, su madre le preguntó si, en efecto, 
había soñado con diablos, a lo que el niño respondió que sí. 
De inmediato el origen de la enfermedad fue descubierto: el 
niño había enfermado de cole por la máscara recién llegada del 
pueblo. Y es que, como dijo Luis padre, “ésa es una máscara 
que sí se usó mucho en mijkailjuitl; las usaron mis tíos y quién 
sabe cuánta gente más, porque ya tiene sus añitos; la máscara 
está ‘cargada’”.

En este caso fue más relevante el origen y la materialidad 
de la máscara que el discurso emotivo que pudieran expresar 
sobre ella, pues la eficacia de su naturaleza de máscara ritual 
es independiente de la opinión que se pueda tener; la muestra 



194

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

fue la enfermedad innegable de Luisito. Aunque el niño nació 
en Monterrey, los padres aseguran que “es chiconamelense”, 
o sea, que la enfermedad de cole sólo puede afectar al grupo 
adscripto. Y de la enfermedad se desprende otra conclusión 
contundente para los padres: que Luisito será cole en el 
futuro. El problema, en su momento, era realizar el ritual 
de sanación del niño. Paty, con muy buen humor dijo: “en 
Monterrey, a esas horas de la noche, ¿dónde íbamos a encontrar 
coles disponibles?”.

Luis padre y Gabriel, el hermano del enfermo, usaron las 
máscaras para “hacerla de cole”; el copal y el copalero no fueron 
problema, porque Paty siempre los usa para “limpiar la casa 
de malas energías”. La banda de viento tampoco representó 
un obstáculo, pues en internet se encuentran melodías por 
cientos. El ritual de sanación de Luisito se llevó a cabo y, al 
día siguiente, se presentó a clases normalmente. Pero a los 
padres -sobre a Paty- no le pareció que se había recuperado 
del todo, porque “le quedó como frialdad en el cuerpo”. Si bien 
las secuelas de la enfermedad de cole que padeció Luisito no 
son graves, sí es inminente hacer una visita al pueblo en la 
primera oportunidad que tengan para realizar un nuevo ritual 
de sanación, allá en el territorio donde todos los elementos 
sean los adecuados y originales para que el niño logre curarse 
totalmente y, después, cuando visiten Chiconamel en las fiestas 
de mijkailjuitl, pueda jugar como cole junto con su hermano y 
su padre.



195

Marissa Rodríguez Sánchez 

El cuerpo discursivo, constituido por las narrativas 
sobre la máscara de pemuche y por la materialidad misma del 
objeto evocativo, hizo patente el lugar de las cosas del mundo, 
incluido el lugar que ocupan los sujetos en relación a los otros. 
Las cosas del mundo (objetos, personas, emociones, valores), 
fueron ordenadas y jerarquizadas en un esquema clasificatorio 
proveniente de las socioestructuras chiconamelenses, reveladas 
y condensadas en la materialidad de la máscara. El análisis de 
la materialidad de un objeto evocativo que circula a través de 
los territorios migratorios, muestra una clase de información 
distinta a la que se desprende de los discursos sobre ese objeto. 
En conjunto, análisis material y de las narrativas, ofrecen 
un panorama mucho más amplio para comprender cómo es 
que los objetos, los valores y los significados emocionales, se 
transforman en el trayecto de la migración transterritorial y 
vinculan ambos territorios.



196

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Máscara de pemuche en forma de jaguar. 



197

Marissa Rodríguez Sánchez 

CONCLUSIONES

Desde el inicio de este recorrido, el propósito ha sido claro: 
llevar el análisis de la migración Chiconamel–Monterrey a un 
marco teórico distinto, capaz de alejarse de las explicaciones 
ancladas únicamente en factores económicos y geopolíticos, 
que habían sido predominantes en el estudio de la migración 
interna en México. Esta investigación apostó por una mirada 
más compleja y matizada, en la que las emociones, los vínculos 
territoriales y la circulación de objetos cargados de memoria, 
se conjugan como ejes fundamentales para comprender la 
experiencia migratoria. De esta forma, fue posible delinear 
las unidades de análisis que sostienen la noción de migración 
transterritorial, nutrida por los estudios sobre migración 
interna, los enfoques transnacionales y la perspectiva 
socioestructural de las emociones. Esta perspectiva permitió 
reconocer que las emociones no son sólo reacciones 
individuales, sino también herramientas de interpretación, 
vehículos de agencia y articulaciones culturales que inciden 
directamente en las decisiones, vínculos y significados que los 
sujetos atribuyen a su experiencia de movilidad.

Al centrar el análisis en las emociones, se reveló que 
la autoadscripción chiconamelense funciona como una 
narrativa afectiva de resistencia y afirmación identitaria. 
Este discurso, sostenido por prácticas, objetos y memorias, 
se activa frente a las tensiones y desigualdades que impone 
el contexto migratorio. Las emociones funcionan entonces 
como brújula y escudo: orientan, alertan, resguardan, pero 
también conectan con lo colectivo y con lo ancestral. A través 



198

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

del análisis de los discursos orales y los objetos significativos, 
emergieron formas profundas de vinculación territorial que 
no hubieran sido visibles desde una aproximación meramente 
textual o interpretativa. El entrelazamiento de lo material y 
lo simbólico permitió captar con mayor claridad los modos 
en que se construyen las conexiones transterritoriales y cómo 
éstas operan desde lo sensible y lo cotidiano.

Esta autoadscripción cultural se vuelve más nítida al 
observar cómo se resignifican los territorios de destino. En 
Monterrey, por ejemplo, el territorio urbano es leído por los 
migrantes como un espacio potencialmente contaminante, 
donde ciertas dinámicas sociales son interpretadas como una 
amenaza a las normas del pueblo. Esta evaluación no sólo 
activa mecanismos de defensa, sino que también transforma 
la emoción inicial del desarraigo en una experiencia duradera 
de temor. Dicho temor, sin embargo, también justifica el 
anhelo de retorno, que se materializa en formas tangibles: la 
construcción de casas en Chiconamel, los viajes para celebrar 
mijkailjuitl, y la conservación de vínculos simbólicos con el 
lugar de origen. El retorno, aun si es momentáneo, se proyecta 
como horizonte reparador, como acto de reencuentro con el 
orden emocional y normativo que otorga sentido.

El territorio es una categoría de primer orden en el 
estudio de las migraciones, sin embargo, tal como se afirmó a lo 
largo del análisis, el proceso migratorio no puede ser ilustrado 
sólo a partir de las características estructurales de los territorios 
implicados, en un recorrido lineal carente de conflictos. 
Al emplear el concepto de la territorialidad, se ha podido 



199

Marissa Rodríguez Sánchez 

demostrar que, durante el trayecto migratorio experimentado 
por los sujetos, se reconfigura la interrelación de estos con el 
territorio en tanto las motivaciones que originan la migración 
-y la permanencia más o menos prolongada en cada caso-, no 
se mantienen inmutables. De la misma manera, la interacción 
con el territorio y con los otros, se ve modificada a partir de 
cambios sociales externos, resituando constantemente a 
los sujetos migrantes dentro de un esquema vivencial en 
permanente transformación.

La territorialidad se construye a través de las relaciones 
de poder que se desarrollan en el territorio y, al mismo tiempo, 
los territorios significan en tanto son valorados por los sujetos 
dentro de una escala de poder interterritorial con significados 
individuales. En otras palabras, ciertos territorios -regiones, 
pueblos, ciudades, países-, son asociados a modos de vida 
urbano, rural, moderno, tradicional; vinculados también 
a ciertas actividades productivas y de poder adquisitivo: 
industriales, agrícolas, costosas, económicas, etc. Y, desde la 
individualidad, los territorios son necesariamente vinculados 
a experiencias de vida: lugar de origen, terruño, el extranjero, 
lugar de subsistencia, territorios conocidos o desconocidos. 
Así, se constituyen como más menos legítimos y más o menos 
deseables de habitar a partir de relaciones históricas que 
dibujan los modos de vida en esos espacios, de las dinámicas 
económicas, políticas y culturales generadas en el curso de 
su historia.

A partir de estas ideas, es imprescindible reconocer la 
existencia de una motivación ulterior que impele a los sujetos 



200

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

a poner en marcha el cuerpo dentro del territorio que habita al 
efectuar actividades, desde las más pragmáticas hasta las más 
extraordinarias. El sujeto evalúa su lugar en relación a los otros 
y a los territorios que le son significativos, interpretándolos 
amén de los conocimientos y valores culturales con los que 
cuenta. El resultado de esa interpretación, es la actuación 
volitiva impulsada por la emocionalidad que cada situación 
despierte en el sujeto, pero en apego a las formas en que se 
realizan las cosas en los contextos cultural y situacional. La 
actuación (o la abstención a actuar), reposiciona al sujeto en 
relación a sí mismo, a los otros y al territorio, transformando 
dialógicamente el contexto en la generación de nuevas 
dinámicas de relación, de adaptación de las prácticas 
tradicionales, en la negociación de poder y estatus con los 
otros, y en la generación de conflictos entre chiconamelenses 
y regiomontanos, así como entre migrantes y locales.

Por ello, para definir el tipo de relaciones que se 
construyen, implica, por una parte, comprender las relaciones 
entre los individuos y los territorios migratorios, así como 
identificar el significado que aquéllos le otorgan a cada espacio 
físico y simbólico en distintos momentos del proceso. Si la 
migración supone el traslado temporal o permanente del lugar 
de origen en la búsqueda de algún beneficio para sí y para los 
allegados, entonces, el significado atribuido a los espacios 
se halla necesariamente determinado por las posibilidades 
de inserción económica, política y cultural, halladas o no 
en cada contexto. Los logros, vicisitudes, tropiezos y éxitos 
experimentados en la búsqueda del bienestar individual y 



201

Marissa Rodríguez Sánchez 

familiar, generan en los individuos experiencias emocionales 
asociadas a los espacios transitados. Eso permite ver que 
la elección del lugar de destino puede estar influida por el 
grupo, pero finalmente se ejecuta a partir de una evaluación 
individual y no representa necesariamente un padecimiento. 
De esta manera, al ser individual, interseccional y subjetivo, 
el punto de vista o lazo territorial, no será nunca el mismo del 
migrante al de aquel que se queda en el pueblo, puesto que la 
evaluación de sí mismo, de la alteridad, es modificada por la 
situación de la migración.

Asimismo, hemos observado que, si bien la ejecución de 
mijkailjuitl se inscribe dentro de un ámbito sagrado y cumple las 
funciones de dar cohesión e identidad al grupo, no se trata de 
una práctica alejada de los hechos que transforman la realidad 
cotidiana del pueblo; antes bien, precisamente porque el ritual 
está legítimamente institucionalizado, es un medio adecuado 
para expresar las necesidades prácticas de la comunidad local 
y migrante. A través del análisis de las emociones desplegadas 
en el ritual, constatamos que éste es también un canal 
gracias al cual ciertas prácticas devienen paulatinamente en 
hábitos. Cuestiones derivadas de la intensa migración como 
la falta de hombres en el pueblo que jueguen como coles o 
que puedan regresar a celebrar a los difuntos, hacen surgir 
nuevos escenarios que deben ser interpretados, poniendo en 
marcha un aparato cognitivo que permita dar respuesta a las 
necesidades emotivas que surgen de estos cambios.

Los discursos y los objetos vinculados a mijkailjuitl, 
reflejan las formas en que se expresa y ritualiza la expresión 



202

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

emocional chiconamelense, de melancolía y tristeza por los 
ausentes, tanto difuntos como migrantes, y de alegría por la 
reunión con ambos, manifestada de manera particular según 
los roles que cada individuo cumple dentro de la socioestructura 
chiconamelense y se manifiesta tanto en la oralidad como en 
la materialidad de los elementos que la evocan. Los discursos 
afectivos tanto como los objetos evocativos, se han ido 
haciendo de lugar legítimo dentro del ritual (como disponer 
fotos de migrantes vivos en la ofrenda, atesorar las máscaras 
de pemuche y que éstas ya no sean agentes contaminantes 
que mezclan las ánimas muertas con los vivos, pero sólo 
en el territorio de destino migratorio) y en otros espacios 
cotidianos, como las máscaras de pemuche vueltas objetos 
estéticos que evocan el territorio de origen por vía material, 
en la ciudad de Monterrey. Así, se experimentan procesos de 
institucionalización de nuevas dinámicas de interconexión 
transterritorial a través de un espacio religioso legítimo.

Considerar los intercambios interrelacionales que 
ejercitan la puesta en marcha del aparato cognitivo y el volitivo 
ante la situacionalidad generada por la migración con énfasis 
en quién y cómo la expresa, ha demostrado que la negociación 
social de los afectos no transcurre sin tensiones. Es evidente 
que los recursos individuales para la relación social eficaz 
provienen de las experiencias individualmente vividas, no 
obstante, esos recursos son administrados socialmente. 
Los roles asignados para sancionar o ser sancionado son 
exacerbados según las características interseccionales y tiene 
más peso, de manera general, sobre las facultades ganadas 



203

Marissa Rodríguez Sánchez 

individualmente. Por ejemplo, una mujer no puede jugar 
como cole si lo desea, pero se conforman cuadrillas de mujeres 
en los años en que son muchos los migrantes varones que no 
pueden regresar al pueblo.

Las emociones, al ser recursos relacionales, son 
asimismo sancionadas ahí donde la expresión individual no 
encaja con la normativa socioestructural, pues las maneras de 
hacer las cosas y de ordenar las cosas del mundo, incluidas las 
personas y sus funciones, pertenecen al sentido común, a la 
identidad colectiva, a las socioestructuras del grupo. Poner 
en entredicho el orden social, especialmente en las prácticas 
sagradas del ritual de mijkailjuitl, es atentar contra el orden 
social en su totalidad, toda vez que los valores y emociones 
que dan sentido al ritual, provienen del orden cultural mayor 
que hace inteligible y razonable el mundo.

Sin embargo, como se precisó antes, el orden social 
no es ni totalitario ni inmutable, y los sujetos someten a 
evaluación su cultura, toda vez que tienen una opinión sobre 
ésta. Cuando los migrantes hablan de las emociones que 
les despierta mijkailjuitl, no sólo hablan de las bondades del 
terruño manifiestas en el ritual, sino también de las normas 
y restricciones que se les impone una vez que llegan al pueblo 
y que no padecen en la ciudad. Entonces, pensar la cultural 
propia, es apreciarla emocionalmente. Reflexionar sobre las 
formas culturales, implica un razonamiento del lugar que se 
ocupa dentro de ese orden cultural y en relación con los otros, 
dentro y fuera de ese grupo. 



204

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Finalmente, al profundizar en los fenómenos religiosos 
resulta posible descifrar la compleja emocionalidad que los 
atraviesa; las formas en que se expresa, se institucionalizan 
y se ritualiza en la vida cotidiana, y la manera cómo se 
articula, en este caso, con la migración. Observar cómo estas 
manifestaciones afectivas sostienen y reproducen relaciones 
de poder y de estatus en el entramado social, permite 
comprender que la religiosidad popular no sólo articula 
creencias o prácticas devocionales, sino que también organiza 
jerarquías y legitima vínculos comunitarios. 

En el caso de la autoadscripción chiconamelense, tales 
emociones se encuentran encarnadas en cuerpos discursivos, 
orales y materiales, que dotan de sentido a la pertenencia 
colectiva. Analizar esta dimensión, abre la posibilidad 
de desentrañar fenómenos que trascienden el ámbito 
estrictamente religioso, revelando interacciones políticas, 
económicas y culturales. De este modo, se pone de manifiesto 
que el estudio de la migración transterritorial adquiere mayor 
densidad interpretativa, pues en sus fundamentos implica 
considerar la dimensión emocional como mediaciones que 
conectan lo local con procesos de más amplio alcance.



205

Marissa Rodríguez Sánchez 

BIBLIOGRAFÍA

Aparicio Moreno, C.E., (2006), “La segregación socio-
espacial en Monterrey a lo largo de su proceso de 
metropolización”, Revista Región y Sociedad, 33, (52), 
pp. 173-207.

Appadurai, A. (1996), Modernity at Large: Cultural Dimensions 
of Globalization, Minneapolis, University of 
Minnesota Press.

Ariza, M. y D’Aubeterre, M.E. (2009), “Contigo en la 
distancia. Dimensiones de la conyugalidad en 
migrantes mexicanos internos e internacionales”, 
Rabell, Cecilia (coord.) Tramas familiares en el México 
contemporáneo, pp. 225-266.

Ariza, M. (2017), “Vergüenza, orgullo y humillación: 
contrapuntos emocionales en la experiencia de la 
migración laboral femenina, Estudios Sociológicos, 
XXXV (103) pp. 65-89. El Colegio de México, A.C., 
Distrito Federal, México.

Asakura, H. (2014), Salir adelante. Experiencias emocionales 
por la maternidad a distancia. Ediciones de la Casa 
Chata, México.

Barbalet, J. M. (2001), Emotion, social theory and social structure. 
A macrosociological approach. Cambridge, Reino Unido: 
Cambridge University Press.



206

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Besserer, F. (1999), “Sentimientos (In) Apropiados de las 
Mujeres Migrantes: hacia una nueva ciudadanía”, 
Barrera, D. y Oehmichen C. (eds.), Migración y Relaciones 
de Género en México. Ed. IIA UNAM-GIMTRAP.

Besserer, F. (2004), Topografías Transnacionales. Hacia una 
geografía de la vida transnacional. UAM-I y Plaza y 
Valdez. México.

Besserer, F. (2014), “Regímenes de sentimientos y la subversión 
del orden sentimental: Hacia una economía política de 
los afectos”, Nueva Antropología, 27 (81), pp. 55-76.

Besserer, F. y Nieto, R. (eds). (2015), La ciudad transnacional 
comparada. Modos de vida, gubernamentalidad y desposesión. 
Juan Pablos Editor, México.

Bonfil Batalla, G. (1990), México profundo, una civilización negada, 
Consejo para las Culturas y las Artes-Grijalbo, México.

Bourdin, G.L. (2016), “Antropología de las emociones: 
conceptos y tendencias”, Cuicuilco Revsita de Ciencias 
Antropológicas, (67), 55-74.

Breton, D. le (2012), “Por una antropología de las emociones”, 
Revista Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, 
Emociones y Sociedad – RELACES, (10), 67-77.

Calderón Rivera, E. (2012), La afectividad en antropología: una 
estructura ausente. Centro de Investigaciones y Estudios 



207

Marissa Rodríguez Sánchez 

Superiores en Antropología Social y Universidad 
Autónoma Metropolitana-Iztapalapa.

Cerda, J.A. y Gallegos, L. (2007), La migración indígena hacia el 
noreste de México: oportunidades y retos de acción institucional 
en el caso del Estado de Nuevo León. CDI y Consejo de 
Desarrollo Social de Nuevo León.

Cavazos Garza, I. (1996), Breve Historia de Nuevo León, 
FCE, México.

Cairo Carou, H. (2001), “Territorialidad y fronteras del 
estado-nación: las condiciones de la política en un 
mundo fragmentado”, Política y Sociedad, 36, 29-38.

Cárdenas Gómez, E. P. (2014), “Migración interna e indígena 
en México: enfoques y perspectivas”, Intersticios 
sociales, (7), pp. 1-28.

Castaingts Teillery, J. (2008), “Antropología simbólica y 
neurociencia”, Alteridades, 18, (35), 129-138.

Consejo Nacional de Población Conapo (2010), “Índice de 
densidad migratoria en México”, en Gobierno del 
Estado de Veracruz de Ignacio de la Llave Estudios 
Regionales para la Planeación 2010. Región Huasteca Alta, 
México, [En línea].



208

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

Cruz Piñeiro, R.y Acosta F. (coords.). (2015), Migración interna 
en México: tendencias recientes en la movilidad interestatal. 
COLEF, A.C., México.

Damasio, A.R. (2002), Le sentiment même de soi, corps, émotions, 
conscience, Éditions Odile Jacob, París.

Denzin, N. K. (1985), Emotions as lived experience, en Symbolic 
Interaction, 8, (2), 223-240.

Douglas, M. (2007), Pureza y peligro. Un análisis de los conceptos 
de contaminación. Ed. Nueva visión argentina.

Durand, Jorge. (1986), “Circuitos migratorios en el occidente 
de México”, en Revue Européenne des migrations 
internationales, 2, (2), 49-67.

Durin, S. (coord.) (2008), Entre luces y sombras. Miradas 
sobre los indígenas en el Área Metropolitana de Monterrey. 
CIESAS y CDI.

Durin, S. y Moreno, V. (2008), “Caracterización 
sociodemográfica de la piblación hablante de lengua 
indígena en el Área Metropolitana de Monterrey, 
Durin, S. (coord.), Entre luces y sombras. Miradas sobre 
los indígenas en el Área Metropolitana de Monterrey. 
CIESAS y CDI.

Durkheim, É. (1982), Las formas elementales de la vida religiosa. 
AKAL Editor, España.



209

Marissa Rodríguez Sánchez 

Echánove Huacuja, F. (2002), Del campo a la ciudad de México. El 
sendero de las frutas y hortalizas. Universidad Autónoma 
de Chapingo-Plaza y Valdés, S.A. de C.V., México.

Elster, J. (1999), “Rationality, emotions and social norms”, 
Synthese, 98, 21-49.

Fernández Poncela, A. M. (2011), “Antropología de las 
emociones y teoría de los sentimientos”, Revista Versión 
Nueva Época, (26), 7-12.

Giménez, Gilberto. (1996), “Territorio y cultura”, Estudios 
sobre las culturas contemporáneas, V2, (4), 9-30.

González Ramírez, J. (2015), Primavera regia pospuesta. El 
movimiento social que resistió la guerra en Nuevo León 2010-
2013. Editorial Multiforo Cultural El Puente, México.

Gran	 Diccionario	 de	 Náhuatl,	 entrada	“ilhuitl”	
[en	 línea],	 en   http: //www.gdn.unam.mx/termino/search

Gumbrecht, H. U. (2005), Producción de presencia. Lo que el 
significado no puede transmitir. Universidad Iberoamericana.

Herrera Restrepo, D. (2010), Husserl y el mundo de vida, 
Revista de la Ciencia del Espíritu de la Universidad de San 
Buenaventura, 52, (153), 247-274.

Hiernaux-Nicolas, D. (2005), “Vivir en la ciudad. Lo cotidiano 
de la inserción urbana en México”, en Bodson, P. et. al. 



210

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

(eds.), Vivir en la ciudad. Lo cotidiano de la inserción urbana 
en México, América Central y el Caribe, BUAP-FLACSO-
GIM, Costa Rica, 253-269.

Hirai, S. (2009), Economía política de la nostalgia: un estudio 
sobre la transformación del paisaje urbano en la migración 
transnacional entre México y Estados Unidos. Juan Pablos 
Editor y UAM- I, México.

Hirai, S. (2012), “¡Sigue emociones y significados!: la 
etnografía multisituada y el estudio de la migración 
transnacional”, Ariza, M. y Velasco L. (coords.), 
Métodos cualitativos y migración internacional, IIS-UNAM 
y COLEF, México, 2012, 81-111.

Husserl, E. ([1936]-2008), La crisis de las ciencias europeas y la 
fenomenología trascendental. Prometeo Libros, Buenos 
Aires.

Instituto Nacional de Estadística y Geografía INEGI 
(2017), en http://www.beta.inegi.org.mx/app/
areasgeograficas/?ag=30

Juárez Díaz, D., & García Amador, C. (2025). “Evolución y 
causas de la migración interna en México: un análisis 
de los periodos 1995–2000 y 2015–2020”. Revista 
Pueblos y Fronteras, 20, 1-26.

Kemper, T. (1978), Toward a sociology of emotions: some problems 
and some solutions, en The American Sociologist, 13, 
(1), 30-41.



211

Marissa Rodríguez Sánchez 

Lahire, B. (2006), El espíritu sociológico. Manantial, Buenos 
Aires. Lewis, O. (1986), Antropología de la pobreza, 
FCE, México.

Lindón, A. (2006), “Geografías de la vida cotidiana”, Lindón, 
A. y Hiernaux, D. (coords), Tratado de Geografía Humana. 
UAM, México.

Lindón, A.  (2009), “La construcción socioespacial de la ciudad: el 
sujeto cuerpo y el sujeto sentimiento”, Revista Latinoamericana 
de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, 1, (1), 6-20.

López Carrera, J.C. (coord.) (1998), Creer, beber, curar:    historia 
y cultura en Iturbide, Nuevo León. Fondo Estatal para la 
Cultura y las Artes en Nuevo León.

López Carrera, J.C. (coord.)  (2001), El acoso de la sombra: 
rastro cultural del venado, en el Noreste de México, 
o “no se debe cazar por vicio”, Tesis de maestría en 
Humanidades no publicada, UDEM, Premio Nacional 
de Investigación “Francisco Javier Clavijero” a la mejor 
tesis de maestría del año 2001, en el Área de Historia 
y Etnohistoria.

Mackinlay, H. (2004), “Concentración de tierras, eficiencia y 
productividad en la rama del tabaco: un experimento 
fallido de los noventa”, Alteridades, (14), 27, 31-56.

Marcus, G. (2001), “Etnografía en/del sistema mundo. El 



212

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

surgimiento de la etnografía multilocal”, Alteridades, 
11, (22), 111-127.

Marcus, G. y Fischer, M. (2000), La antropología como crítica 
cultural. Un mundo experimental en las ciencias humanas. 
Amorrortu Editores, Argentina.

Matta, R. da (2006), Carnavales, malandros y héroes. FCE, 
España.

Mercadillo, Díaz, J.L., y Barrios, F.A. (2007), “Neurobiología 
de las emociones morales”, Salud Mental, 30, (3), 1-11.

Oehmichen, C. (2002), “Parentesco y matrimonio en la 
comunidad extendida: el caso de los mazahuas”, 
Alteridades 12, (24), 61-74.

Olvera, J.J. et al. (2011), Población indígena e instituciones de 
educación media superior en Nuevo León. Panorama de 
inserción y políticas institucionales de acceso y permanencia. 
Centro de Estudios Interculturales de la Universidad 
Regiomontana y CDI.

Platón (1992). Obras completas. Tomo III, Diálogo VI “Filebo”. 
Medina y Narvarro, Madrid. (versión digital).

Pérez Monterosas, M. (2010), “Nodos sociológicos para 
explicar la migración. Los procesos de acción, 
interacción y red social”, Sociogénesis, Revista Electrónica 
de Sociología, (4), 2-35.



213

Marissa Rodríguez Sánchez 

Pintor-Sandoval, R., & Israel-Cazares, M. de J. (2023). 
“Migración interna en México. Un análisis al estudio 
regional en Los Cabos, B.C.S”. Ra Ximhai, 19(1), 15–41.

Pons Rabasa, A. (2016), De las transformaciones sociales a las 
micrcopolíticas corporales: un archivo etnográfico de la 
normalización de lo *trans y los procesos de corposubjetivación 
en la Ciudad de México. Tesis de Doctorado en Ciencias 
Antropológicas, UAM-I.

Ramos Tovar, M.E., (2009), Migración e identidad: emociones, 
familia, cultura, Fondo Editorial de Nuevo León, 
México. 

Rivera Sánchez, L. (2017), “De la migración interna a la 
migración internacional en México. Apuntes sobre la 
formación de un campo de estudio”, Iconos Revista de 
Ciencias Sociales, (58), 37-57.

Rodríguez Garza, W. y Sieglin V. (2009), “Migración 
y transformación de las estructuras políticas 
tradicionales en las comunidades indígenas: el caso de 
un asentamiento indígena en el Área Metropolitana 
de Monterrey”, Ramos Tovar, M. E. coord., Migración 
e identidad: emociones, familia, cultura. Fondo Editorial de 
Nuevo León.

Rosaldo, M. Z. (1984), “Toward an anthropology of self and 
feeling”, Shweder y Levine (eds.), Culture Theory: Essays 



214

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

on Mind, Self, and Emotion, Cambridge University Press, 
Cambridge.

Rosales Ortega, R., Gutiérrez, S. y Torres, J.L. (coords). 
(2006), La interdisciplina en las ciencias sociales. UAM-I, 
México.

Rouse, Roger. (1991), “Mexican Migration and the Social Space 
of Postmodernism”, Diáspora, 1, (1), 8-23.

Salas Quintanal, H., Rivemar Pérez, M. L. y Velasco Santos, 
P. (2013) (eds.), “Nuevas ruralidades. Expresiones 
de la transformación social en México”, Iconos Revista 
de Ciencias Sociales, UNAM y Juan Pablos Editores, 
México, D.F., (47), 160-162.

Sánchez Albarrán, S. y García Martínez, A. “Política social 
y migración de jóvenes en comunidades nahuas del 
norte de Veracruz”, Revista Reflexiones. Economía y 
Políticas Públicas, (18), s/p.

Segalen, M. (2005), Ritos y rituales contemporáneos. Alianza 
Editorial, México.

Torregrosa Peris, J.R. (1984), “Emociones, sentimientos y 
estructura social”, Torregrosa, J.R. y E. Crespo (eds.). 
Estudios básicos de psicología social. CIS-Hora, Madrid.

Torres, F., (2018), “Ocultamiento e invisibilización: mayores 
problemas para indígenas en Nuevo León”, Conacyt 



215

Marissa Rodríguez Sánchez 

    Prensa, en http://conacytprensa.mx/index.php/ciencia/

humanidades/20346-ocultamiento-invisibilizacion-

indigenas-nl,

Turner, J. H. y Stets, J.E. (2006), The sociology of emotions. 
Cambridge University Press, Nwe York.

Vitale, Ermanno. (2006), Ius migrandi. Editorial Melusina, 
España.

Zimmerman, K. (1991), “Lengua, habla e identidad”, Estudios 
de Lingüística Aplicada, (14), pp. 7-18.



216

Mijkailjuitl: entre la alegría, el temor y el orgullo

El presente libro Mijkailjuitl: entre la alegría, el 

temor y el orgullo. Un análisis de la migración 

transterritorial Chiconamel-onterrey, se terminó 

de imprimir en el mes de Noviembre, de 2025, 

en la ciudad de Monterrey N.L. La portada y el 

formato electrónico fue realizado por Enrique 

Alejandro González Cuevas del Centro de Estudios 

Humanísticos. 




